
 

 

 



  Mbah Najib yang Kusaksikan ~ 1 

 

 

 

 

 

 

 

Senarai 
Ulumul Quran 

 
Kumpulan Kuliah Facebook 

Ust. Abdul Jalil Muhammad 
 

 

 
 
 
 



 

2 ~ Senarai Ulumul Quran 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
SENARAI ULUMUL QURAN 
Kumpulan Kuliah Facebook 

 

Penulis: Ust. Abdul Jalil Muhammad 
Penyunting: Zia Ul Haq 
 
Dipersembahkan untuk: 
Madrasah Huffadh & Ribathul Quran wal Qiraat 
Pondok Pesantren Al-Munawwir 
Krapyak Yogyakarta 
 
Mulai penyuntingan: 1 Ramadan 1446 / 1 Maret 2025 
Selesai penyuntingan: 23 Rajab 1447 / 13 Januari 2026 

 
 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 3 

Pengantar 

Bismillah, walhamdulillah, was-shalatu was-salamu ‘ala 
Rasulillah. Semasa hidup, Ustadz Dr. Abdul Jalil, S.Th.I., 
M.S.I. pernah mengemukakan berbagai mimpinya. Salah 
satunya ialah adanya karya tulis terkait ‘ulumul Quran 
yang terbit dari rahim Pondok Pesantren Al-Munawwir 
Krapyak Yogyakarta yang masyhur sebagai muara 
pengajian Al-Quran di Nusantara. Tidak hanya berbentuk 
buku, tapi juga tulisan ringan yang dikemas secara 
populer melalui medsos dan website, sebagai suatu 
bentuk khidmah dalam dakwah ilmiah Quraniyyah untuk 
masyarakat awam. Dulu, penyunting turut rewang 
mewujudkan cita-cita beliau itu dengan membangun satu 
kanal website huffadhkrapyak.net (kini sudah tidak ada). 

Syekh Jalil juga begitu rajin menulis seri ‘ulumul Quran 
di akun facebook pribadinya (akun “Abdul Jalil 
Muhammad”) dan menitahkan penyunting untuk 
merapikan dan memuatnya di website tersebut. Beliau 
juga berinisiatif menggelar diskusi tematik terkait isu-isu 
kontemporer Quran yang berlangsung hingga tiga 
putaran. Buku ini adalah kompilasi tulisan-tulisan ringkas 
Syekh Jalil terkait ulumul Quran yang beliau muat di akun 
facebook beliau. Yakni seri #Studi_Ilmu_Tajwid, 
#Pengantar_Ilmu_Qiraat, #Pengantar_Sejarah_Quran, dan 
#Ilmu_Rasm_dan_Naqth_Mushaf, serta transkrip diskusi 
‘ulumul Quran yang beliau gelar. Semoga Allah Ta’ala 
merahmati beliau, ustadzuna Syaikh Dr. Abdul Jalil, S.Th.I., 
M.S.I., serta menjadikan karya ringkas beliau ini 
bermanfaat bagi siapa pun yang membacanya. Amin. 

Salatiga, 1 Ramadan 1446 
Zia Ul Haq 



 

4 ~ Senarai Ulumul Quran 

Daftar Isi 
Pengantar 
Daftar Isi 
Studi Ilmu Tajwid 

1. Rencana Materi ~ 8 
2. Ilmu Tajwid ~ 9 
3. Tajwid & Bahasa Arab ~ 10 
4. Ilmu Tajwid & Qiraat ~ 12 
5. Qashidah Khaqaniyah ~ 13 
6. Kitab Ar-Ri’ayah ~ 15 
7. Kitab At-Tahdid ~ 16 
8. Kitab At-Tamhid ~ 18 
9. Kitab Kontemporer ~ 20 
10. Al-Ushul & Al-Farsy ~ 22 
11. Bacaan Hafsh ~ 23 

 
Pengantar Ilmu Qiraat 

1. Ruang Lingkup Ilmu Qiraat ~ 27 
2. Sejarah Perkembangan Ilmu Qiraat ~ 29 
3. Hadits Tentang Sab’ah Ahruf ~ 31 
4. Syarat-syarat al-Qira’ah al-Shahihah ~ 33 
5. Klasifikasi dan Macam Qiraat ~ 35 
6. Hubungan Qiraat dan Rasm Mushaf ~ 36 
7. Hubungan Qiraat dan Tafsir ~ 38 
8. Hubungan Qiraat dan Istinbath Hukum ~ 39 
9. Qiraat di Indonesia ~ 41 
10. Kitab Qiraat Ibnu Mujahid ~ 43 
11. Kitab al-Taisir dan Nazham Syatibiyah ~ 44 
12. Karya-karya Ibn al-Jazari ~ 46 
13. Praktik Qiraat Tujuh Surat al-Fatihah ~ 48 
14. Penutup Pengantar Ilmu Qiraat ~ 50 

 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 5 

Pengantar Sejarah Quran 
1. Pendahuluan ~ 53 
2. Masyarakat Arab Sebelum Turunnya Alquran 

~ 56 
3. Konsep Wahyu ~ 60 
4. Sejarah Alquran Pada Masa Nabi (Periode 

Mekkah) ~ 62 
5. Sejarah Alquran Pada Masa Nabi (Periode 

Madinah) ~ 65 
6. Kodifikasi Alquran Di Masa Khalifah Abu Bakr 

~ 69 
7. Mushaf-Mushaf Sahabat Sebelum Kodifikasi 

Utsman ~ 72 
8. Kodifikasi Alquran Di Masa Khalifah Utsman ~ 

75 
9. Penambahan Titik Dan Harakat Pada 

Penulisan Alquran ~ 77 
10. Sejarah Pencetakan Mushaf ~ 79 
11. Perekaman Alquran ~ 81 
12. Sejarah Alquran Di Indonesia ~ 83 
13. Sejarah Sosial Alquran Di Desa Benda ~ 86 
14. Catatan Terakhir Dan Penutup ~ 89 

 
Ilmu Rasm & Naqth Mushaf 

1. Pendahuluan ~ 92 
2. Sejarah Awal Penulisan Alquran ~ 94 
3. Membuang Huruf Alif Dari Penulisan Kosa 

Kata Alquran ~ 96 
4. Penambahan Huruf Dalam Penulisan Kosakata 

Alquran ~ 98 
5. Rasam Alquran dan Qira’at ~ 100 
6. Rasam Kosakata Alquran dan Makna ~ 102 
7. Mengenal Titik Pada Penulisan Mushaf 

Alquran ~ 104 



 

6 ~ Senarai Ulumul Quran 

8. Perbedaan Pendapat Ulama Mengenai Titik di 
Mushaf ~ 106 

9. Urutan Huruf Hija’iyyah ~ 108 
10. Perbedaan Ulama Dalam Memberi Tanda Titik 

Pada Huruf ~ 110 
11. Tadarus Rasam dan Harakat Tulisan Mushaf 

Alquran ~ 112 
12. Penutup ~ 113 

 
Seputar Al-Quran 

1. Basmalah di Tengah At-Taubah ~ 115 
2. Perubahan Makna Kata dalam Quran ~ 115 
3. Kitab Tafsir yang Kurang Masyhur ~ 116 
4. Al-Quran dalam Kehidupan Kita ~ 119 
5. Ayat Mutasyabih ~ 120 
6. Pengaruh Amal Saleh ~ 121 
7. Menghafal Quran ~ 123 

 
Obrolan Santai Santri Huffadh 

1. Sejarah dan Perkembangan Manuskrip Al-
Qur’an ~ 127 

2. Resepsi dalam Tradisi Al-Qur’an di Indonesia 
~ 137 

3. Menguak Kemukjizatan Al-Quran ~ 155 
 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 7 

 
 
 
 
 

 
 
 

Studi 
Ilmu Tajwid 

 



 

8 ~ Senarai Ulumul Quran 

Rencana Materi 

 

Rencana materi-materi diskusi "Studi Ilmu Tajwid" tiap 
malam Kamis di aula Madrasah Huffadh:  

1- Ruang Lingkup & Istilah-istilah dasar ilmu Tajwid  
2- Sejarah awal ilmu tajwid 
3- Ilmu tajwid & ulama ahli bahasa Arab 
4- Ilmu Tajwid & ilmu Qira’at 
5- Abu Muzahim al-Khaqani & al-Qashidah al-

Khaqaniyyah fi al-Tajwid 
6- Makky bin Abi Thalib al-Qaisi & kitab al-Ri’ayah li 

Tajwid al-Qira’ah 
7- Abu ‘Amr al-Dani & kitab al-Tahdid fi al-Itqan wa al-

Tajwid 
8- Ibnu al-Jazari & kitab al-Tamhid fi ‘ilm al-Tajwid 
9- Karaktaristik beberapa kitab Tajwid era 

kontemporer 
10- Wacana Baru tentang ilmu Tajwid 
11- Bacaan Hafs dari Imam ‘Ashim (1) 
12- Bacaan Hafs dari Imam ‘Ashim (2) 
13- Tahsin al-qira’ah (praktek) 
 

Semoga berjalan lancar 

17 September 2013 

(Tulisan-tulisan di bagian ini adalah rangkuman beliau 
atas majlis pengajian malam Kamis di aula Madrasah 
Huffadh Pondok Pesantren Al-Munawwir Krapyak 
Yogyakarta pada akhir 2013 sampai pertengahan 2014) 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 9 

Ilmu Tajwid 
 

Sebagian dari pembahasan pertemuan ke-2 Studi Ilmu 
Tajwid (catatan pertemuan pertama tentang ‘Arti Tajwid’ 
hilang- ed): 

• Kata tajwid dan yang berakar dari jim-waw-dal tidak 
ada di dalam Al-Quran dan hadis sebagai kata yang 
terkait aktivitas membaca, entah "cara membaca 
dengan baik" maupun "membaguskan bacaan". 
Sedangkan istilah qiraah, tartil, dan tilawah, ini ada 
di dalam Al-Quran. 

• Abul Hasan al-Sa'idi (w. sekitar 410 H) termasuk 
ulama pertama yang menggunakan kata tajwid 
terkait aktivitas membaguskan bacaan Al-Quran. di 
abad ini (5 H), banyak ulama lain yang mulai 
menggunakan istilah tajwid termasuk dalam 
nama/judul kitab, misal Makky al-Qaisi (w. 437 H) 
dan Abu 'Amr al-Dani (w. 444 H) 

• Ruang lingkup ilmu tajwid, termasuk ta'rif, objek 
kajian, faedah, hukum memelajarinya, dll. Perbedaan 
antara waqaf, saktah dan qatha'. 

• Waqaf ada 4 macam: 

- Idhthirari (waqaf karena terpaksa, tidak memilih 
karena beberapa faktor seperti karena 
kehabisan nafas, batuk dll) 



 

10 ~ Senarai Ulumul Quran 

- Ikhtiari (si pembacaan yang memilih tempat 
waqafnya). Waqaf ikhtiari ada empat macam 
(dilihat dari aspek kesempurnaan makna dan 
hubungan struktur bahasa/i'rab): tam, kafi, 
hasan, dan qabih. 

- Ikhtibari (biasanya untuk menguji si murid 
apakah dia tahu cara waqaf di tempat tersebut), 

- Intizhari (biasanya dilakukan dalam membaca 
qira'at dengan wajah-wajahnya).  

Wallahu a'lam 

Ilmu Tajwid & Bahasa Arab 

Apa hubungannya ilmu bahasa Arab dengan ilmu 
tajwid? Apa kontribusi ulama bahasa Arab bagi ilmu 
tajwid? 

Ilmu bahasa Arab mengkaji bahasa itu sendiri, 
terdapat sekian cabang ilmu bahasa arab, atau linguistik 
pada umumnya, di antaranya ilmu al-ashwath. Di dalam 
ilmu Al-Quran, cara mengucapkan atau membunyikan 
huruf lafadz-lafadz Al-Quran dengan baik dan benar 
dibahas dalam imu tajwid. 

Ada hal menarik di sini, Al-Quran sejak awal atau 
dengan ayat-ayat sudah menyatakan ia menggunakan 
media Arab, terdapat beberapa ayat tentang hal ini: bi 
lisan ‘Araby mubin, Qur’anan ‘Arabiyya, hukman 
‘Arabiyyah. Ini berbeda dengan sebagian kitab suci lain. 
Kajian Al-Quran tidak bisa dilakukan secara sempurna 
oleh seseorang jika dia tidak mempunyai pengetahuan 
tentang ilmu-ilmu bahasa Arab. Di antara ulama bahasa 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 11 

Arab generasi pertama yang membahas tentang makharij 
dan shifat huruf adalah: 

• al-Khalil bin Ahmad al-Farahidi (w 170 H), di dalam 
muqaddimah Kitab al-’Ain, beliau menjelaskan 
sekilas tentang shifat al-huruf. (urutan pembahasan 
lafadz-lafadz/kata-kata dalam kitab ini dimulai 
dengan kata yang awalan huruf ‘ain, dengan alasan 
yang ditulis di awal kitabnya, silahkan baca kitab al-
’Ain, vol. 1, hal. 47 dan seterusnya) 

• Abi Bisyr ‘Amr bi Utsman, “Sibaweh” (w. 180 H), di 
dalam karyanya yang berjudul al-Kitab pada 
pembahasan al-idgham, beliau membahas tentang 
makharij dan shifat. Huruf asli dalam bahasa Arab 
adalah 29, lalu ada 6 huruf cabang yang masih 
dianggap bagus “fashih” dan dapat ditemukan di 
dalam bacaan Al-Quran dan syair, misal alif yang 
tebal dalam lughah ahli Hijaz (al-alif al-
mufakhamah). Kemudian terdapat 7 huruf yang 
kurang dianggap bagus (la yustahsanu biha fi qira’ah 
al-Quran wa la fi al-syi’r). Semua huruf ini, yang 42, 
yang bagus “fashih” maupun tidak, tidak dapat 
dibaca/dilafadz dengan jelas dan benar kecuali 
dengan musyafahah. Sedangkan makharij huruf ada 
16 (baca al-Kitab, vol. 4, hal. 431 dan setersnya) 

• Muhammad bi Yazid al-Mubarrad (w. 285 H), di 
dalam kitabnya al-Muqtadhab, pada bagian 
pembahasan al-idgham (baca al-Muqtadhab, vol. 1, 
hal. 328 seterusnya). 



 

12 ~ Senarai Ulumul Quran 

• Utsman bin Jinny (w. 392 H), dengan karya yang 
khusus membahas tentang huruf dan yang 
berhubungan dengannya, Sirr Shina’ah al-I’rab.  

Dengan demikian dapat dilihat bahawa ulama bahasa 
Arab yang mulai membahas secara ilmiah tentang 
makharij dan shifat huruf dalam bahasa Arab, di mana 
pembahasa ini adalah salah satu pembahasan utama ilmu 
tajwid. 

Wa Allah A'lam 

 

Ilmu Tajwid & Qiraat 

Maaf, karena tidak langsung menulis/mencatat 
tentang isi pertemuan ke-4 dari studi ilmu tajwid, jadi 
lupa apa saja yang saya sampaikan, mungkin di 
antaranya: 

• Perbedaan dan hubungan antara qiraat dan ilmu 
tajwid, dan bagaimana ulama qiraat membahas 
tentang sebagian pembahasan ilmu tajwid dalam 
buku-buku qiraat. 

• Salah satu buku qiraat yang paling awal, yang sampai 
kepada kita, adalah buku al-Sab'ah karya Ibnu 
Mujahid, walupun sebelumnya ada banyak buku 
qiraat tak sampai atau masih dalam bentuk 
makhthuthat (manuskip). 

• Sebagian buku qiraat membahas tentang sebagian 
pembahasan yang berhubungan dengan ilmu tajwid. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 13 

• Dalam pertemuan ini, kita juga membahas tentang 
hukum izhar dan idgham. membicaraan juga level-
level "ghunnah" (maratib al-ghunnah). 

• Terkait dengan ini, ada pertanyaan dari saya: di 
dalam Al-Quran terdapat 2 tempat, ada nun sakinah 
setelahnya ada huruf waw (salah satu huruf idgam) 
di 2 kata yang terpisah (untuk membedakan dengan 
kasus: bunyan, shinwan dll.) tapi dibaca izhar bukan 
idgham, di manakah itu? Jawaban: awal surat Yasin 
dan surat al-Qalam (Nun). 

Insyaallah pada pertemuan yang akan datang, kita 
akan membahas tentang karya pertama dalam ilmu 
tajwid, yaitu: al-Qashidah al-Khaqaniyyah. Terima kasih 
untuk semua 

 

Qashidah Khaqaniyah 

Pertemuan ke-5 studi ilmu tajwid: 

Sebagaimana perkembangan penulisan ilmu lain, 
sebagian pembahasan ilmu tajwid (pembahasan makharij 
dan shifat huruf) telah di bahasa di dalam kitab-kitab ilmu 
bahasa Arab dan qiraat. Ulama mencatat bahwa karya 
pertama tentang tajwid ialah nazham Imam al-Khaqani, 
pertemuan ini mebicarakan sekilas tentang karya 
tersebut. 

Nama lengkap beliau: Abu Muzahim Musa bin 
'Ubaidellah bin Yahya bin Khaqan (gelar untuk raja-raja 
Turki), (248 H- 325 H), termasuk keluarga kaya dan 



 

14 ~ Senarai Ulumul Quran 

politik, ayahnya menjadi menteri di masa khalifah al-
Mutawakkil dan al-Mu'tamid, begitu juga saudaranya dan 
yang lain. Berbeda dengan keluarganya, Abu Muzahim 
terkenal dengan "ilmu", sehingga dia terkenal sebagai 
ulama ternama dalam bidang Al-Quran, Hadis, bahasa dan 
sastra. Kemahiran dalam sastra Arab, dia manfaatkan 
untuk menulis dua nazham ilmiyyah, mengenai fikih dan 
tajwid. Perlu dicatat bahwa Abu Muzahim hidup semasa 
dengan Imam Ibnu Mujahid (yang mengenalkan qiraat 7), 
sampai terdapat kesamaan antara sebagian guru dan 
murid mereka berdua. 

Qashidah atau nazhaman ini terdiri dari 51 bait, 
dengan menggunakan baha thawil. di antara yang 
menarik di situ: 

• Abu Muzahim menyebut istilah Sab'ah al-Qurra', ini 
menguatkan dugaan saya bahwa nazhaman ini 
ditulis setelah terkenalnya karya Ibnu Mujahid, al-
Sab'ah dalam ilmu qiraat. 

• Sebagian pembahasan yang ia sebut dalam 
nazhamnya: terkait kecepatan bacaan (tartil, hadr), 
huruf mad, huruf izhhar, idgham dan ikhfa' tidak 
sama. Di antara bait yang saya ingin catat di sini 

 و لا كل من في الناس يقرئهم مقري فما كل من يتلو الكتاب يقيمه

Tajwid praktik: kita membahas hukum iqlab dan 
ikhfa, termasuk perbedaan orang dalam cara membaca 
iqlab, dan kesalahan-kesalahan dalam membaca ikhfa'. 

Wallahu A'lam. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 15 

Kitab Ar-Ri’ayah 

Pertemuan ke-6 studi ilmu tajwid. Pada pertemuan 
yang lalu, kita sudah membahas secara sekilas karya 
pertama yang berupa syair/qashidah, al-Qashidah al-
Khaqaniyyah karya Abu Muzahim. Bagaimana 
pengaruhnya pada karya selanjutnya? Terdapat beberapa 
karya yang men-syarah-nya, menukil darinya, bahkan ada 
yang berupa sanggahan. Di sisi lain, ada 3 buku yang 
dapat dikatakan sebagai karya pertama berupa buku 
dalam ilmu tajwid: 

• al-Tanbih 'ala al-Lahn al-Jaly wa al-Lahn al-Khafy: 
Abu al-Hasan Ali bin Ja'far al-Razi (w. 410H) 

• al-Ri'ayah li Tajwid al-Qira'ah: Makky al-Qaisi (w. 
437H) 

• al-Tahdid fi al-Itqan wa al-Tajwid: Abu 'Amr al-Dani 
(w. 444H),  

Pada pertemuan ini akan dibahas kitab al-Ri'ayah. 
Nama lengkap: Abu Muhammad Makky bin Abi Thalib al-
Qaisi, seorang ulama yang sangat terkenal dalam bidang 
Qiraat, Tafsir bahasa dll. lahir di Qairawan pada tahun 
355 H, dan wafat pada tahun 437 H. di Cordoba. beliau 
melakukan perjalanan thalabul 'ilmi dari tanah 
kelahiranya, Mesir, Hijaz, sampai Andalusia. karya-
karyanya cukup banyak dalam berbagai ilmu. 

Beliau bercerita bahwa pada tahun 390 H. sudah 
mempunya ide atau keinginan untuk menulis sebuah 
buku tentang tajwid yang membahas makharij dan shifat 
huruf dalam konteks bacaan al-Qur'an, akan tetapi tidak 



 

16 ~ Senarai Ulumul Quran 

terlaksana karena tidak ada buku yang mendukung. 
Setelah 30 tahun beliau kembali lagi dan menulis buku 
tentang makharij dan shifat. 

Salah satu keistimewaan bahwa penjelasan tentang 
makharij dan shifat langsung disertai dengan contoh dari 
ayat al-Quran, dan masih ada hukum-hukum tajwid lain 
yang beliau jelaskan di buku ini. 

Tajwid praktik: hukum mim mati (sakinah) 

• Ikhfa syafawi, jika mim mati bertemu dengan huruf 
"Ba'", dan ada pendapat lain yang menyatakan 
hukumnya izhhar bukan ikhfa'. 

• Idgham syafawi: atau idgham mutamatsilain jika 
Mim mati ketemu Mim lain yang mutaharrik. 

• Izhhar syafawi: ketika Mim mati ketemu huruf-huruf 
lain selain Mim dan Ba'. dan perlu lebih hati-hati 
ketika mim mati setelahnya ada huruf Fa' dan Wau       

Wallahu a'lam 

 

Kitab At-Tahdid 

Pertemuan ke-7 studi ilmu tajwid. Pada minggu yang 
lalu, kita sudah membahas buku al-Ri'ayah karya Makky 
al-Qaisi sebagai salah satu buku awal dalam ilmu tajwid, 
hari ini akan sekilas menjelaskan tentang buku ulama 
qira'at yang sangat terkenal, Abu 'Amr al-Dani, al-Tahdid 
fi al-Itqan wa al-Tajwid. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 17 

Nama lengkap: Abu 'Amr 'Utsman bin Sa'id al-Dani al-
Andalusi, beliau lahir di Corduba pada tahun 371 H, dan 
wafat di Daniah pada tahun 444 H. beliau pernah 
melakukan perjalanan thalabul 'ilmi ke berbagai negara, 
mulai dari wilayah Andalusia, Mesir, Hijaz sampai pulang 
lagi ke Andalusia. Di dalam ilmu qira'at, al-Dani terkenal 
dengan bukunya: al-Taisir, di mana para santri mengenal 
konsep 2 rawi untuk masing-masing imam dari tujuh 
qurra’. Karya-karya beliau banyak, mencapai sekitar 119 
judul. 

Buku al-Tahdid dimulai dengan pembahasan membaca 
dengan cara atau kecepatan tartil dan tahqiq, lalu 
dilanjutkan dengan pembahasan makharij dan shifat 
huruf. Latar belakang penulisan buku: kurang perhatian 
para pembaca atau penghafal Al-Quran, dan para 
guru/muqri'in terkait tajwid al-tilawah. Sebagaimana 
dijelaskan minggu kemarin, salah satu perbedaan antara 
buku-buku Tajwid dan ilmu bahasa Arab dalam 
membahas makharij dan shifat adalah dalam contoh-
contoh yang diberikan, di dalam kitab tajwid langsung 
ayat Quran. 

Tajwid praktik: hukum mad. 

Huruf mad ada tiga: alif, waw, ya'. Mad dapat dibagi 
dua macam: 

• mad ashli: dibaca dua harakat: mad thabi'i, mad 
badal, mad 'iwadh, mad shilah shughra. 

• mad far'i: (a) karena faktor hamzah: mad muttashil, 
mad munfashil, mad shilah kubro. (b) karena faktor 
sukun: mad laen, mad 'aridh li sukun, mad lazim. 



 

18 ~ Senarai Ulumul Quran 

Dalam pertemuan ini, saya menjelaskan lagi tentang 
beberapa kesalahan dalam membaca mad 'iwadh, dan 
kenapa mad munfashil yang dikatakan ja'iz (boleh) tetap 
harus dibaca panjang/mad. Serta mendengar beberapa 
contoh qori yang menjadi standar dalam pembacaan al-
Quran: Mahmud Khalil al-Hushari, al-Minsyawi, al-
Hudzaifi, Ibrahim al-Akhdhar, dan 'Ali Bashfar. 

 

Kitab At-Tamhid 

Pertemuan ke-8 studi ilmu tajwid. Setelah beberapa 
minggu kita membahas kitab/karya tajwid, mulai dari 
karya pertama yang berupa syair: Qashidah Khaqaniyyah, 
lalu kitab al-Ri'ayah karya Makky al-Qaisi, al-Tahdid karya 
Abu 'Amr al-Dani. Pemilihan atas 3 karya ini untuk 
melihat kronologi sejarah karya tajwid, ditambah bahwa 
nama-nama mereka sangat terkenal dalam studi Al-Quran 
secara umum. 

Kali ini saya memilih karya al-Tamhid fi 'Ilm al-Tajwid 
itu dengan faktor utama: nama pengarangnya. Siapa yang 
tidak mengenal Ibn al-Jazari dalam studi Al-Quran dan 
qiraat? Antara 3 karya pertama dan karya Ibn al-Jazari 
cukup lama, kemungkinan banyak karya tajwid yang 
muncul di masa itu. mungkin pelacakan terhadap karya-
karya tajwid akan membutuhkan waktu yang relatif lama. 

Nama lengkap: Abu al-Khair Muhammad bin 
Muhammad bin al-Jazari al-Dimasyqi, lahir di Damaskus 
pada tahun 751 H., dan wafat di Syiraz (termasuk wilayah 
Iran sekarang) pada tahun 833 H. Perjalanan thalabul 
'ilmi cukup luas, mulai dari daerah Syam, Hijaz, Mesir, dan 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 19 

wilayah Persia. di antara karya beliau yang sangat 
terkenal adalah: al-Nasyr fi al-Qiraat al-'Asyr, dan Munjid 
al-Muqri'in. 

Ibn al-Jazari menulis buku al-Tamhid ini pada usia 17-
18 tahun, (tahun 769 H.), jadi termasuk karya yang ditulis 
pada masa muda, oleh karena itu akan ada beberapa hal 
yang akan direvisi atau bisa dikatakan beda dengan 
karya-karya beliau yang selanjutnya. 

Tajwid tathbiqi (praktik): 

• idgham mutamatsilain (bertemu nya dua huruf 
yang sama dalam makhraj dan shifat), 

• idgham mutajanisain (bertemu nya dua huruf yang 
makhraj-nya sama tapi beda dalam sebagian shifat) 

• idgham mutaqaribain (bertemu nya dua huruf yang 
berdekatan dari segi makhraj dan shifat). 

Terdapat beberapa kasus/keadaan idgham-idgham di 
atas yang dibaca dengan idgham kamil, ada pula yang 
dibaca dengan idgham naqish. Ada yang bisa dibaca 
dengan dua wajah/cara naqish dan kamil, dan ada yang 
dibaca idgham atau izhar. 

Wallahu a'lam 

 

 

 



 

20 ~ Senarai Ulumul Quran 

Kitab Kontemporer 

Pertemuan ke-9, studi ilmu tajwid. Pada 4 pertemuan 
lalu kita sudah membahas 4 karya tentang ilmu tajwid, 
dimulai dengan karya pertama yang berupa syair/nadzam 
(al-Qashidah al-Khaqaniyyah) yang ditulis oleh Abu 
Muzahim al-Khaqani, lalu 3 karya lain yang dalam bentuk 
buku, al-Ri'ayah karya Makky al-Qaisi, al-Tahdid karya 
Abu 'Amr al-Dani, dan al-Tamhid karya Ibnu al-Jazari. 
Dalam pertemuan ini, kita akan lihat apa perbedaan 
antara buku-buku tajwid yang lama dengan yang baru 
atau kontemporer. 

Al-Hasan bin Qasim al-Muradi (w. 749 H) menjelaskan 
"Arkan Ilmu Tajwid", ada 4 hal paling penting (tiang) 
dalam ilmu tajwid: (1) mengetahui makharij al-huruf, (2) 
mengetahui sifat al-huruf, (3) mengetahui hukum-hukum 
yang baru muncul akibat kerangka atau susunan huruf 
dan kata, misal: hukum ikhfa' itu ada bukan karena 
adanya huruf nun mati sendiri, tapi karena terdapat huruf 
kaf, misalnya, sesudahnya, (4) praktik dan melatih lisan 
secara terus-menerus, dari kita mengetahui pentingnya 
pembahasan makharij dan sifat huruf dalam ilmu tajiwd. 

Ghanim Qadduri melihat bahwa buku-buku ilmu 
tajwid yang baru jika dilihat dari sudut peletakan 
pembahasan makharij dan shifat huruf dari sebuah buku 
tajwid, dapat dibagi 4: (1) ada buku yang meletakannya di 
akhir buku, (2) ada pula yang di tengah, (3) ada yang 
meletakannya di awal, (4) dan ada yang menghapusnya 
alias tidak membahasnya sama sekali.  

Jenis yang ke-4 ini "mungkin" banyak sekali, kita sudah 
hapal dan belajar tentang hukum mad, hukum nun mati 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 21 

dan tanwin, tapi belum tentu mengetahui makharij dan 
sifat huruf. Padahal sebagian ulama bahasa Arab, seperti 
Sibaweh dalam al-Kitab, membahas makharij dan sifat itu 
dalam bab al-Idgham. Bagaimana kita mengetahui bahwa 
huruf ini dapat di-idgham-kan dengan huruf itu jika 
belum mengetahui sifat dan makhrajnya?! 

Tajwid Praktik: makhraj al-Jauf, dimana ada 3 huruf 
yang keluar dari situ, yaitu: alif, waw, dan ya'. Terdapat 3 
hal yang perlu diperhatikan dalam membaca 3 huruf ini; 

• Pertama, hati-hati dalam membaca 3 huruf ini, 
jangan sampai membacannya atau 
mengeluarkannya dari hidung (suara hidung). 

• Kedua, waw dan ya' selalu dibaca dengan tarqiq 
(tipis). 

• Ketiga, huruf alif kadang dibaca tafkhim dan 
kadang dibaca tarqiq, itu sesuai huruf sebelumnya, 
(ikut huruf sebelumnya bukan yang sesudahnya). 

Wallahu A'lam 

 



 

22 ~ Senarai Ulumul Quran 

Al-Ushul & Al-Farsy 

Pertemuan ke-10, studi ilmu tajwid. Di dalam ilmu 
qiraat dan tajwid, ada istilah al-ushul dan al-farsy. Al-ushul 
itu terkait hukum/qaidah umum yang berlaku umum, 
tidak khusus satu kata/tempat. Misal: di mana saja jika 
ada nun mati ketemu huruf kaf maka hukumnya adalah 
ikhfa. Sedangkan al-farsy adalah hukum atau bacaan 
khusus pada kata/tempat tertentu. Dalam qiraah Hafsh 
ada beberapa hukum/ bacaan yang perlu diperhatikan: 

• Bacaan tas-hil pada QS. Fushshilat (Aa'jamiyyun wa 
'arabi) 

• Bacaan imalah pada QS. Hud (bismillah majreha wa 
mursaha) 

• Pada beberapa kata terdapat alif yang dibaca ketika 
waqaf, tapi kalau washal/sambung tidak dibaca. Ada 
pula alif yang tidak dibaca dalam washal maupun 
waqaf, dan ada kata yang mempunyai dua 
wajah/cara ketika berhenti yaitu dengan membaca 
alif atau dibuang.   

Masih ada bacaan-bacaan lain yang sulit diterangkan 
hanya melalui tulisan pendek seperti ini. Sebab lain 
adalah keterkaitan keterangan di atas dengan rasm 
mushaf utsmani dan nonutsmani. 

Dalam pertemuan ini juga dijelaskan tentang wacana 
hubungan antara aspek tilawah (membaca dengan tajwid) 
dan makna ayat Al-Quran yang dipaparkan oleh 
Muhammad Syamlul dalam buku: I'jaz Rasm Al-Quran wa 
I'jaz al-Tilawah. dalam hal ini bisa dibaca dalam artikel 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 23 

Abdul Jalil yang dimuat di jurnal studi al-Qur'an dan hadis 
dan bisa dibaca pula dalam skripsi Siti Jubaedah di UIN 
Sunan Kalijaga. 

Tajwid Praktik: makhraj al-halq dan huruf-hurufnya: 
hamzah, ha', 'ain, ha', ghain, kha'. ada beberapa hal yang 
perlu diperhatikan dalam membaca huruf-huruf di atas, 
seperti hamzah dan ha' yang dibaca dengan tarqiq, dll. 

Wallahu a'lam 

 

Bacaan Hafsh 

Pertemuan terakhir studi ilmu tajwid. Dalam 
pertemuan ini, kita melanjutkan penjelasan tentang 
bacaan-bacaan khusus dalam qiraat Imam Hafsh, di 
antaranya: 

• Pada QS. al-Naml: 36, (fa-ma aataniya-llahu), lafal 
"aatani" ketika disambung dengan kata selanjutnya 
maka dibaca "aataniya-llahu", sedangkan ketika 
berhenti atau waqaf pada lafal tersebut boleh dibaca 
dengan dua cara: aataan (nun mati tanpa ya') atau 
aataani (berhenti pada ya' mati). Silakan bandingkan 
antara cara penulisan lafal tersebut antara mushaf 
rasam utsmani dari Madinah, Suriah, dan Mesir 
dengan mushaf cetakan Kudus (cetakan lama, yang 
rujukannya mushaf Bahariyyah dari Turki). 

• Ada tiga kata yang boleh dibaca Mad Lazim (enam 
harakat) dan boleh membacanya dengan tas-hil. 

• Bacaan isymam di QS. Yusuf: 11 



 

24 ~ Senarai Ulumul Quran 

• Ada 4 saktah wajib di surat: al-Kahf, Yasin, al-
Qiyamah, dan al-Muthaffifin, ditambah 2 saktah ja'iz 
di 2 tempat: antara surat al-Anfal dan al-Taubah, dan 
di surat al-Haqqah: 28-29 

• Saktah wajib: berarti jika mau washal/disambung 
hanya ada 1 cara bacaan yaitu dengan saktah, 
walaupun boleh waqaf/berhenti juga, seperti saktah 
yang di surat al-Kahf dan Yasin yang juga boleh 
waqaf di situ. Sedangkan saktah ja'iz: jika mau 
washal boleh dengan iqlab (antara al-Anfal dan al-
Tabah) dan boleh idgham mutamatsilain (al-
Haqqah), walaupun saktah lebih utama atau lebih 
kuat).  

• Masih ada bacaan-bacaan lain yang belum saya 
jelaskan di sini, silahkan baca kitab : Ghayah al-
Murid fi 'Ilm al-Tajwid karya 'Athiyyah Qabil Nashr.  

Tajwid Praktik: makhraj lisan, syafatan (dua bibir), 
dan khaisyum atau hidung.  

Alhamdulillah sudah satu semester (2 SKS, hihihi) kita 
belajar tentang ilmu tajwid yang saya lebih fokus pada 
sejarah dan karya-karya klasik. Karena ini yang jarang 
disentuh atau dibahas di kampus maupun di pesantren, 
dibandingkan mempelajari hukum-hukum tajwid yang 
sudah banyak dibahas. 

Minggu depan, Rabu malam Kamis adalah tanggal 25, 
mungkin sebagian sibuk. Jadi ini pertemuan terakhir 
untuk tahun 2013, semoga ada manfaatnya semua. Mohon 
maaf atas segala kekurangan, kesalahan, dan 
keterbatasan, kita masih dalam proses belajar bersama. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 25 

Terima kasih kepada teman-teman yang ikut mengaji 
di aula Madrasah Huffadh 1 PP. Al-Munawwir, dan tidak 
lupa yang ikut membaca catatan sederhana di FB. 
Matursuwun. Untuk tahun 2014, ada rencana mengaji 
kitab al-Tibyan fi Adab Hamalitil Quran karya al-Nawawi, 
dan Dirasat fi 'Ulum al-Quran karya 'Awadh al-Alma'i. 
Masih rencana, semoga dimudahkan oleh Allah. 

Selamat tahun baru, semoga tahun depan lebih baik 
dari tahun-tahun lalu. 



 

26 ~ Senarai Ulumul Quran 

 

 
 
 
 
 

Pengantar 
Ilmu Qiraat 

 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 27 

Ruang Lingkup Ilmu Qiraat 

Qira’at adalah bentuk jamak dari kata qira’ah yang 
artinya bacaan. Makna dasar dari kata qara’a adalah: (a) 
al-jam’u wa al-dhamm (mengumpulkan dan 
menggabungkan), (b) tilawah. Sedangkan salah satu 
definisi qiraat sebagai disiplin ilmu adalah yang 
dijelaskan oleh ibnul Jazari (w. 833H): ilmu tentang tata 
cara membaca kata-kata Alquran dan perbedaannya yang 
disandarkan kepada perawinya. 

Hal yang dapat digaribawahi dari definisi tadi terkait 
ilmu qiraat: 1- cara membaca lafal Alquran dan 
perbedaannya, 2- siapa yang membaca. Jika dikaitkan 
dengan ilmu tajwid, maka di antara sisi hubungan tajwid 
dan qiraat ialah tajwid menjelaskan hakikat suatu hukum, 
dan ilmu qiraat memaparkan siapa yang membaca hukum 
tersebut. Contoh: apa itu hukum mad, hurufnya apa saja, 
akan dibahas dalam tajwid. Siapa yang membaca mad 
panjang dan pendek itu dijelaskan di ilmu qiraat. 

Qiraat/qiraah adalah aspek oral dari Alquran, tapi 
bukan artinya Alquran dan qiraat sama. Kita 
membunyikan/melafalkan Alquran pasti dengan salah 
satu qiraah. Perlu diketahui bahwa qiraat ada yang shahih 
dan syadz bahkan yang lemah serta palsu (maudhu’), oleh 
karenanya tidak dapat disebut bahwa tiap qiraat adalah 
Qur’an. Sifat mutawatir adalah yang dibahas oleh ulama 
dalam hal ini. 

Qira’ah: adalah perbedaan bacaan yang dinisbatkan 
kepada salah satu Qari’/imam dari tujuh atau sepuluh. 
Riwayat: adalah perbedaan bacaan yang dinisbatkan 
kepada yang meriwayatkan dari Qari’/Imam. Sedangkan 



 

28 ~ Senarai Ulumul Quran 

Thariq: adalah perbedaan yang dinisbatkan kepada yang 
meriwayatkan dari rawi yang di atas. Contoh: kita 
membaca Qiraah Imam ‘Ashim al-Kufi (Qiraah), riwayat 
Hafsh (Rawi), dari thariq (jalur) al-Syathibiyyah (jalur 
periwayatan yang terdapat dalam kitab Hirz al-Amani 
karya imam al-Syathibi (w 590 H)). Jalur lain untuk 
riwayat Hafsh adalah thariq al-Thayyibah (jalur 
periwayatan yang terdapat dalam kitab Thayyibah al-
Nasyr karya Imam Ibnul Jazari).   

Wajah: adalah perbedaan bacaan yang dinisbatkan 
kepada seorang Qari’ atau Rawi yang mana kita boleh 
memilih salah satunya dalam membaca. Contoh mad 
munfashil bagi imam Qalun boleh membaca dengan 
Qashar (2 harakat) atau tawashuth (4 harakat), kita dapat 
memilih salah satunya ketika membaca Alquran dengan 
riwayat Imam Qalun dari Imam Nafi’ 

Di dalam ilmu Qiraat ada yang disebut al-Ushul dan al-
Farsy. Al-Ushul adalah perbedaan qiraat yang bersifat 
umum yang dapat diqiyaskan/diterapkan di tempat lain 
dari Alquran. Contoh: Lafal shirath di seluruh Alquran 
dibaca dengan sin (sirath) bagi Imam Qunbul. Farsy al-
Huruf adalah perbedaan qiraat yang bersifat khusus atau 
parsial tidak bisa diqiyaskan. Contoh: Imam ‘Ashim 
membaca lafal mim-lam-kaf yang ada di al-Fatihah dengan 
Alif (maaliki) sedangkan yang ada di surat al-Nas dibaca 
tanpa Alif (malikin-nnas) padahal tulisannya sama tapi 
cara bacaanya berbeda. Belajar ilmu qiraat tidak bisa 
dipisahkan dari belajar ilmu-ilmu lain seperti: Ilmu 
Rasam, Ilmu Tajwid, Ilmu Waqaf dan Ibtida’, Ilmu Tafsir, 
Sejarah Alquran, bahasa suku-suku (qabilah) Arab, ilmu 
bahasa dan lain-lain. Wa Allah A'lam. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 29 

Sejarah Perkembangan Ilmu Qiraat 

Mempelajari sisi sejarah suatu ilmu, konsep, tradisi 
dan lainnya merupakan hal yang sangat penting. 
Meskipun ada sebagian orang yang tidak setuju jika 
dikatakan sebagai “Sejarah Qiraat”, karena Qiraat itu 
talaqqi dari Rasul, merupakan riwayat, tidak berkembang. 
Sama menolaknya atas istilah “Sejarah Alquran”. Salah 
satu bagian penting dalam penulisan sejarah adalah 
membuat periodesasi.  

Terdapat beberapa versi dalam memperiodesasi 
qiraat, sebut saja ‘Abd al-Qayyum al-Sindi dalam kitab 
Shafahat fi ‘ilm al-Qira’at, ‘Abd al-Halim Qabah dalam 
disertasinya tentang al-Qira’at al-Qur’aniyyah, atau 
Arthur Jeffery dalam pendahuluan kitab al-Mashahif. Di 
sini sejarah ilmu qiraat akan dibagi dalam tiga periode: 1- 
Qiraat di masa Nabi dan Sahabat, 2- Qiraat pasca 
kodifikasi mushaf di masa sahabat Utsman, dan 3- Qiraat 
di masa kodifikasi dan penulisan ilmu qiraat. Tiga masa 
ini terkait dengan perkembangan sikap dan respon 
masyarakat dalam menerima suatu qiraat.  

Pada masa Nabi, jika kita membaca riwayat-riwayat 
mengenai perbedaan qiraat antar sahabat akan 
ditemukan pertanyaan: “Kamu belajar/dapat bacaan ini 
dari siapa?”, lalu sahabat akan menjawab: “Saya belajar 
dari Nabi”. Ini disebut isnad, bacaannya disandarkan 
kepada Nabi. Apakah posisi Nabi benar-benar 
membacanya demikian (iqraa’) atau Nabi hanya 
membenarkan bacaan sahabat (iqrar)? Silahkan membaca 
kitab Abd al-Shabur Syahin berjudul Tarikh al-Qur’an. 
Begitu pula pasca wafatnya Nabi, ketika tabi’in berbeda 
dalam bacaan Alquran mereka akan berkata: “Bacaanku 



 

30 ~ Senarai Ulumul Quran 

kudapati dari sahabat A atau B”. Tolok ukur diterimanya 
suatu bacaan adalah sanad, atau sumber bacaan itu. Tidak 
ada yang mengacu pada rasam mushaf (belum ada 
mushaf yang utuh), tidak ada yang mempertanyakan 
kesesuaian dengan kaidah bahasa Arab (bahasa Arab 
sebagai disiplin ilmu belum muncul). 

Setelah kodifikasi mushaf Alquran di masa sahabat 
Utsman, masyarakat Muslim mulai mempertanyakan; 
“Apakah bacaan ini sesuai dengan rasam mushaf Utsmany 
atau tidak?”, perlu diingat bahwa mushaf yang ditulis 
pada masa Utsman lebih dari satu, bahkan antar mushaf-
mushaf tersebut terdapat sedikit perbedaan. Salah satu 
ungkapan tentang pentingnya suatu bacaan sesuai dengan 
rasam mushaf dapat ditemukan di kitab Ta’wil Musykil al-
Qur’an karya Ibnu Qutaibah (w. 276H). Bahkan seorang 
peneliti mengatakan bahwa penilaian terhadap suatu 
qiraat sebagai syadz itu muncul pasca kodifikasi mushaf. 

Abu ‘Ubaid al-Qasim bin Sallam (w. 224 H) dianggap 
oleh sebagian ulama sebagai orang pertama yang 
menghimpun beberapa qiraat dalam satu buku. 
Sayangnya buku ini tidak sampai ke kita. Kitab al-Sab’ah fi 
al-Qiraat karya Ibnu Mujahid (w. 324H) menjadi di antara 
titik sentral dalam sejarah qiraat. Dari karya ini kita kenal 
tujuh imam yang masyhur sampai sekarang. Memang 
Ibnu Mujahid adalah seorang ulama besar dalam ilmu 
qiraat, bahkan Imam al-Dzahabi berkata, “Saya tidak tahu 
seorang guru qiraat yang muridnya melebihi murid-
murid ibnu Mujahid.” 

Pengaruh konsep qiraat tujuh sangat besar. Ini terlihat 
dari perkataan Ibnu Jinni (w. 392H) dalam kitab al-
Muhtasib bahwa dapat dikatakan qiraat syadzah di masa 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 31 

kami adalah qiraat selain qiraat tujuh. Sampai sekarang, 
dari segi jumlah kita kenal: al-Qiraat al-Sab’ (tujuh), al-
Qiraat al-’Asyr (sepuluh), dan al-Arba’ ‘Asyar (empat 
belas). Selain kitab al-Sab’ah masih banyak kitab-kitab 
penting yang nanti akan dibahas dalam pengantar ini. Wa 
Allah A'lam. 

 

Hadits Tentang Sab’ah Ahruf 

Tema ini masih berkaitan dengan pertemuan kemarin, 
sejarah qiraat. Hadis- hadis ini sudah banyak dibahas oleh 
ulama sampai masa kini. Ada yang membahasnya dalam 
buku khusus, ada pula yang membahas dalam salah satu 
bab ulumul Quran atau ilmu qiraat. Hadis ini diriwayatkan 
oleh banyak sahabat (lebih dari 20 sahabat), menurut 
ulama Sunni hadis ini shahih, bahkan mencapai 
mutawatir. Beda dengan sebagian ulama Syiah. Terdapat 
beberapa redaksi riwayat: sab’ah ahruf, tsalatsah ahruf, 
atau harf wahid? 

Di antaranya hadis tentang sahabat ‘Umar bin Khathab 
dan Hisyam bin Hakim yang berbeda dalam pembacaan 
surat al-Furqan, lalu dua sahabat tersebut menghadap 
Nabi Muhammad dan bertanya tentang bacaan yang 
berbeda, Nabi mendengar bacaan mereka dan 
membenarkannya, kemudian bersabda: “Inna hadza al-
Qur’an unzila ‘ala sab’ati ahruf, fa-qra’uu ma-tayassara 
minhu.” 

Secara bahasa, lafal sab’ah bisa dipahami secara haqiqi 
yang berarti ‘angka tujuh’, atau majazi yang berarti 
‘banyak’. Memang menarik membicarakan angka tujuh 



 

32 ~ Senarai Ulumul Quran 

dalam tradisi Islam maupun luar Islam, silahkan baca 
buku Rahasia Angka. Begitu pula lafal ahruf yang bentuk 
tunggalnya harf bisa berarti: tepi, ujung, huruf hijaiyah, 
bacaan, dan lainnya. Al-Suyuthi menyebut bahwa terdapat 
sekitar 40 pendapat tentang makna hadis ini. Menarik jika 
dibahas secara historis perkembangan makna hadis ini. Di 
sini akan dijelaskan sebagian pendapat ini. 

Pertama: Alquran turun dengan tujuh bahasa 
kabilah/suku Arab. Bisa berarti bahwa satu kata Alquran 
bisa diungkapkan dengan tujuh kosa kata lain dengan 
makna yang sama atau mirip (sinonim), contoh: halumma, 
aqbil, ta'al, dan lainnya yang semuanya berarti: mari ke 
sini/datanglah kesini. Atau bahasa Alquran secara 
keseluruhan terdiri tujuh bahasa kabilah Arab, yakni Suku 
Quraisy, Hudzail, Tamim, al Azd, Rabi'ah, Hawazin, dan 
Sa'd bin Bakr. 

Kedua: tujuh bentuk perbedaan dalam qiraat Alquran. 
Ketiga: tujuh di sini berarti banyak. Dan masih banyak 
pendapat lain, bahkan ada yang berpendapat hadis ini 
termasuk hadis musykil yang tidak diketahui maknanya. 
Ada juga yang mengartikan dengan al-qira’at al-sab’, 
istilah yang mulai dikenal/masyhur di abad ke-4. Yang 
jelas bahwa sebagian dari hadis-hadis ini menjelaskan 
bahwa perbedaan qiraat sudah ada sejak masa Nabi, dan 
turunnya Alquran dengan sab’ah ahruf merupakan bagian 
dari keringanan (rukhshah wa taisir) Allah untuk 
masyarakat muslim dalam bacaan Alquran.  Wa Allah 
A’lam. 

 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 33 

Syarat-syarat al-Qira’ah al-Shahihah 

Jika dikatakan bahwa ada qira’ah yang diterima dan 
yang ditolak, ini berarti terdapat tolok ukur diterimanya 
suatu qira’ah/bacaan, atau dapat disebut al-qira’ah al-
shahiha al-maqbula. Siapakah ulama yang pertama 
membicarakan soal ini? Ada yang mengatakan Ibnu 
Mujahid al-Baghdadi, ada juga yang berpendapat Abu 
‘Ubaid al-Qasim bin Sallam. Secara umum ada tiga syarat 
untuk diterimanya suatu qira’ah, yaitu: 

1. Sanadnya Shahih 
2. Sesuai dengan rasam salah satu mushhaf 

Utsmani, dan 
3. Sesuai dengan kaidah dan tata bahasa Arab. 

 
Konsekuensi dari qira’ah Shahiha dan Syadzah adalah: 

Boleh atau tidak dibacakan di dalam Shalat, dapat atau 
tidak dijadikan sebagai dasar hukum dalam istinbath 
ahkam dan lainnya. 

Dasar dari ilmu qiraat adalah talaqqi, riwayat, dan 
sanad. Dalam hal ini, sebagian ulama hanya mensyaratkan 
suatu qira’ah cukup mempunyai sanad yang shahih, ada 
juga yang mensyaratkan sanad harus mutawatir. Qira’ah 
yang shahihah juga harus sesuai dengan rasam salah satu 
mushaf Utsmani. Kesesuaian ini ada dua macam: 
muwafaqah shariha dan muwafaqah muhtamila. Tadi 
disebut “rasam salah satu mushaf Utsmani”, karena antar 
mushaf tersebut terdapat perbedaan. Contoh: Al-Taubah 
ayat 100 terdapat dua qiraat; “tajrii tahtaha al-anhar” dan 
“tajrii min tahtiha al-anhar” dengan tambahan huruf 
(min) qiraah imam Ibnu Katsir al-Makki yang sesuai 
dengan rasam al-Mushaf al-Makky. 



 

34 ~ Senarai Ulumul Quran 

Contoh muwafaqah shariha dan muhtamilah adalah Qs. 
Al-Fatihah (Maliki yaum al-din), bagi yang membaca tanpa 
alif/pendek (maliki/raja) disebut muwafaqa shariha 
karena sesuai dengan rasam mushaf, sedangkan bagi yang 
membaca dengan alif/mad thabi’I (maaliki/pemilik) maka 
disebut muwafaqa muhtamila. Sebenarnya hubungan 
qiraat dengan rasam tidak sesederhana ini, karena Rasam 
Mushaf adalah disiplin ilmu tersendiri yang mempunyai 
kaidah-kaidah khusus. Banyak karya yang khusus 
membahas ilmu ini, di antara yang bagus adalah tesis 
Ghanim Qadduri al-Hamd: Rasm al-Mushaf. Ini belum lagi 
bicara ilmu Dhabth yang sangat berhubungan dengan 
qiraat dan rasam. 

Yang terakhir adalah suatu qira’ah harusnya tidak 
bertentangan dengan kadiah-kaidah dalam bahasa Arab. 
Dalam hal ini terjadi banyak perdebatan antar ulama 
Qurra’ dan Nuhat. Menariknya adalah munculnya ulama-
ulama yang terkenal sebagai ahli bahasa yang sekaligus 
ahli qira’ah, dari sini muncul ilmu ihtijaj atau taujih al-
qira’at. Salah satu contoh menarik untuk dibaca dalam hal 
ini adalah Qs. Thaha: 63 (in hadzan la-sahiran). 

Wa Allah A’lam 

 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 35 

Klasifikasi dan Macam Qiraat 

Qira’at tidak satu macam, pembagian qira’at bisa 
berbeda-beda dilihat dari sisi hubungannya dengan ilmu 
lain, atau dilihat dari segi kualitas dan jumlah. Contoh, 
qira’at dilihat dari sisi hubungannya dengan tafsir 
menjadi dua bagian: qira’at yang mempunyai pengaruh 
pada tafsir, dan qira’at yang tidak mempunyai pengaruh. 
Begitu pula jika ditinjau dari sisi hubungannya dengan 
rasam mushaf Alquran. 

Qira’at maqbulah adalah yang memenuhi tiga syarat 
yang sudah diterangkan di pembahasan kemarin (syarat-
syarat kesahihan qira’at), lawannya adalah qira’at 
mardudah (ditolak). Ulama qira’at juga banyak 
menggunakan istilah ilmu hadis, sehingga muncullah 
istilah seperti: qira’at mutawatir, masyhur, ahaad, syadz, 
mudraj, dan maudhu’. Meskipun istilah qira’ah shahiha 
dan syadzah adalah yang paling banyak digunakan. 
Pengertian istilah qira’ah syadzah sendiri mengalami 
banyak perkembangan. Bisa dibaca dalam disertasi ‘Abd 
al-’Ali al-Mas’ul: al-Qira’at al-Syadzdzah.  

Qira’ah maudhu’ah adalah qira’at yang diriwayatkan 
oleh seorang rawi tanpa memiliki asal usul yang jelas, 
dengan kata lain; palsu. Contoh, Qs. Fathir: 28 (innama 
yakhsya Allaha min ‘ibadihi-l-’ulama’u) yang diriwayatkan 
juga (innama yakhsya Allahu min ‘ibadihi-l-’ulama’a). 

Qira’ah mudrajah adalah bacaan/tambahan yang 
disisipkan di dalam Alquran oleh seorang rawi sebagai 
tambahan tafsir/penjelas.  



 

36 ~ Senarai Ulumul Quran 

Makki al-Qaisi (w 347H), seorang ulama yang 
mempunyai banyak karya tentang studi Alquran dan 
qira’at, membagi qira’at menjadi tiga kategori. Pertama, 
Qira’at yang diterima sekaligus dapat dibaca di dalam 
sholat, yaitu qira’at yang memiliki sanad sahih-
mustafidh/masyhur (ruwiya ‘an al-tsiqaat), sesuai dengan 
rasam salah satu mushaf Utsmani, sesuai dengan 
kaidah/tata bahasa Arab. Kedua, Qira’at yang diterima 
tapi tidak dibaca dalam shalat, yaitu qira’at yang memiliki 
sanad ahaad, sesuai dengan kaidah/tata bahasa Arab, tapi 
tidak sesuai dengan rasam mushaf Utsmani, seperti 
qira’at yang diriwayatkan oleh beberapa sahabat Nabi. 
Ketiga, qira’at yang tidak diterima. 

Wa Allah A’lam 

Hubungan Qiraat dan Rasm Mushaf 

Berbicara dan mendalami ilmu rasam mushaf bukan 
hal yang mudah. Ilmu rasam mushaf membahas tentang 
cara khusus dalam penulisan kata-kata Alquran serta 
kaidah-kaidahnya yang berbeda dengan rasam 
imla’i/ishtilahi yang digunakan dalam penulisan di luar 
Alquran. Contoh, cara penulisan kata (shalat) yang 
menggunakan huruf waw di tengah (shad, lam, waw, ta’ 
marbuthah) bukan alif (shad, lam, alif, ta’ marbuthah).  

Ulama beda pendapat tentang jumlah mushaf yang 
ditulis di masa sahabat ‘Utsman. Perlu diketahui bahwa 
mushaf ditulis tanpa titik atau harakat/syakal yang dulu 
disebut Naqth al-I’rab dan Naqth al-I’jam, yang dibahas 
dalam ilmu Dhabth, meskipun kitab-kitab rasam 
membahas tema ini. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 37 

Hubungan qiraat dengan rasam dapat dilihat dari dua 
hal: macam-macam qiraat ditinjau dari sisi rasam, dan 
tata cara bacaan lafal-lafal tertentu. Di antara macam 
qiraat dilihat dari sisi rasam-nya: 

1. Qiraat yang memiliki sanad yang shahih, sesuai 
dengan rasam, sesuai dengan tata bahasa Arab, 
ini sudah dibahas dalam tema syarat-syarat 
qiraat yang diterima/shahih. 

2. Qiraat yang sesuai rasam, sesuai dengan bahasa 
Arab, tapi tidak diriwayatkan/dibacakan oleh 
seorang qori’. Contoh, Qs. al-Isra’: 106 lafal (mim, 
kaf, tsa’) yang dalam bahasa arab dapat dibaca 
dengan fathah atau dhammah (makts, mukts) tapi 
hanya satu bacaan yang diriwayatkan yaitu 
mukts. 

3. Qiraat yang sesuai rasam, tapi tidak sah dari 
aspek bahasa, serta tidak dibacakan oleh seorang 
qori’. Bahasa di sini tidak hanya dilihat dari aspek 
nahwu dan sharaf, tapi konteks siyaq, kesuaian 
dll. Contoh Qs. al-Baqarah: 2, (dzalika al-kitab la 
raiba fih) yang dibacakan (la zaita fih/tidak ada 
minyak di dalamnya), lafal zait dan raib dari sisi 
rasam adalah sama jika dikosongkan dari titik. 

Kesesuaian dengan salah satu rasam mushaf bisa 
berbentuk tahqiqi atau ihtimali. Contoh, terdapat dua 
qiraat: Qs. Aal ‘Imran: 133 (sari’u ila maghfirah) yang 
sesuai dengan rasam mushaf Madani dan Syami. Dan 
qiraah (wa sari’u ila maghfirah) yang sesuai dengan 
rasam mushaf Makki, Kufi dan Bashri.  

Contoh soal perbedaan cara bacaan lafal yang 
berhubungan denga rasam adalah lafal ya abat, di dalam 
Alquran ditulis dengan huruf ta’, jika disambung/di-



 

38 ~ Senarai Ulumul Quran 

washal maka dibaca dengan ta’, tapi jika berhenti pada 
lafal tersebut maka sebagian qori’ membacanya sesuai 
rasam dengan huruf ta’ (ya abat) dan sebagian 
membacanya dengan ha’ (ya abah) seperti imam Ibn 
Katsir. Bacaan penting: Disertasi ‘Abd al-Hayy al-Farmawi 
dan tesis Ghanim Qadduri tentang rasam al-mushaf. Serta 
rujukan-rujukan primer lain seperti al-Muqni’ karya Abu 
‘Amr al-Dani.             

Wa Allah A'lam 

Hubungan Qiraat dan Tafsir 

Su’ud al-Funaysan menyebutkan dalam disertasinya, 
Ikhtilaf al-Mufassirin, bahwa ada empat faktor umum dan 
lima faktor khusus yang menyebabkan perbedaan dalam 
penafsiran al-Qur’an. Di antara faktor-faktor umum 
adalah perbedaan dalam qira’at Alquran. Begitu pula Jalal 
al-Din al-Suyuthi menjelaskan bahwa salah satu syarat 
mufasir adalah pengetahuan tentang ilmu qiraat. 

Tidak semua qiraat mempunyai pengaruh pada tafsir. 
Perbedaan qiraat yang berkaitan dengan lahjah, misalnya, 
tidak berpengaruh pada makna. Contoh, cara baca imalah, 
mad, idgham, tashil, tafkhim, tarqiq dan lainnya. 
Perbedaan qiraat yang pengaruh pada tafsir/makna suatu 
ayat lebih banyak yang tergolong pada farsy al-huruf. 
Contoh Qs. al-Baqarah: 10 "yakdzibun-yukadzdzibun". Jika 
dibaca yakdzibun maka artinya bahwa orang kafir 
berbohong ketika mereka mengatakan bahwa Nabi 
Muhammad itu tukang sihir (sahir) atau orang gila 
(majnun), sedangkan pembacaan yukadzdzibun lebih 
terarah kepada ketidak-percayaan orang kafir kepada 
Nabi Muhammad dan agama yang dibawa olehnya. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 39 

Tidak hanya qiraat shahiha yang digunakan sebagai 
istimdad (alat bantu) dalam tafsir, tapi qiraat syadzah 
pula banyak digunakan untuk tafsir. Salah satu contoh 
awal dari generasi tabi’in diriwayatkan dari Mujahid bin 
Jabr (w. 104H) salah satu mufassir sekaligus qori’ dari 
generasi tabi’in, beliau berkata: pada awalnya saya tidak 
tahu apa makna “bait min zukhruf” sampai saya 
mendengar qiraah Ibn Mas’ud; aw yakun laka bait min 
dzahab. Dapat dilihat bagaimana mufasir generasi awal 
menggunakan qiraat dalam tafsir, misal al-Dhahhak bin 
Muzahim (w. 105H), Muqatil bin Sulaiman (w. 150H), dan 
Abd al-Razaq al-Shan’ani (w. 211H). 

Dengan ini dapat dikatakan bahwa interaksi tafsir 
dengan qira’at sudah muncul sejak tafsir klasik, qira’at-
qira’at yang dinisbatkan kepada sahabat dan tabi’in sering 
dijadikan sebagai istimdad dalam memahami ayat-ayat al-
Qur’an. 

Wa Allah A’lam 

Hubungan Qiraat dan Istinbath 
Hukum 

Bi-ikhtilaf al-qira’at yazhhar al-iktilaf fi al-ahkam: 
dengan adanya perbedaan dalam qiraat Alquran, akan 
muncul perbedaan pendapat ulama dalam masalah 
hukum. Begitu disebutkan di dalam buku-buku ulumul 
Quran. Ulama beda pendapat tentang jumlah ayat hukum, 
salah satu penyebabnya adalah adanya ayat yang zhahir 
fil hukm, atau ayat yang bunyi tekstualnya secara 
langsung berkaitan dengan hukum. Ada pula ayat yang 
bunyi tekstualnya tidak secara langsung berkaitan dengan 
hukum. 



 

40 ~ Senarai Ulumul Quran 

Terdapat kesepakatan ulama bahwa qiraat shahiha 
dapat dijadikan dasar dalam istinbath hukum, sedangkan 
qiraat syadzah ulama beda pendapat mengenainya 
sebagai dasar istinbath. Mazhab Hanafi, misalnya, dapat 
menerima riwayat qira’ah syadzah sebagai hujjah dalam 
hukum dengan syarat riwayat tersebut berstatus 
masyhur. Qs. al-Ma’idah: 89 menjelaskan bahwa jika 
seseorang bersumpah, lalu dia melanggar sumpahnya 
maka wajib membayar kafarat (denda), salah satu kafarat 
tersebut adalah puasa tiga hari (fa-shiyam tsalatsati 
ayyam), ulama beda pendapat apakah puasa tersebut 
secara berturut-turut atau tidak. Dalam mazhab Hanafi 
puasa tersebut dilakukan secara berturut-turut, 
berdasarkan qiraat sahabat Abdullah bin Mas’ud yang 
dinilai masyhur; fa-shiyam tsalatsati ayyam mutatabi’at. 
Sementara Ibn Hazm dari mazhab Zhahiri tidak menerima 
qiraat syadzah sebagai dasar hukum. 

Contoh pengaruh qiraat shahiha terhadap istinbath 
hukum yakni pada Qs. al-Ma’idah: 6. Kata kaki dalam ayat 
tersebut dapat dibaca dengan (arjulakum, arjulikum). 
Secara umum ulama fikih terbagi ke dalam dua kelompok, 
yang pertama cenderung kepada qiraat dengan kasrah 
huruf lam karena di-’athaf-kan kepada bi-ru’usikum yang 
juga berharakat kasrah, dengan demikian mereka 
berprinsip dalam berwudhu kaki wajib diusap tidak 
dibasuh. Kelompok kedua cenderung kepada qiraat yang 
membaca dengan harakat fathah pada huruf lam karena 
di-athaf-kan kepada wujuhakum wa aidiyakum yang juga 
berharakat fathah. Jadi menurut pendapat ini wajib 
membasuh kaki, tidak sah wudhu dengan mengusapnya. 

Contoh pengaruh qiraat syadzah terhadap istinbath 
hukum adalah pada Qs. al-Ma’idah 38, hukuman yang 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 41 

dijatuhkan kepada seorang pencuri adalah potong tangan 
(fa-qtha’u aidiyahuma), lalu tangan mana yang dipotong? 
Ulama berpendapat bahwa yang dipotong adalah tangan 
kanan, diriwayatkan dalam qiraat Abdullah bin Mas’ud 
(fa-qtha’u aimanahuma). 

Perlu dijelaskan bahwa tidak semudah itu istinbath 
hukum, tidak hanya melihat qiraat shahiha atau syadzah 
lalu bengambil hukum berdasarkan qiraat, tapi qiraat 
hanya merupakan salah satu alat bantu (istimdad) dalam 
pengambilan hukum. Bacaan tambahan dalam bahasa 
Indonesia: disertasi Hasanuddin AF, Perbedaan Qiraat 
dan pengaruhnya terhadap istinbath hukum, dan Romlah 
Widayati; Implikasi Qira’at Syadzdzah terhadap Istinbath 
Hukum. 

Wa Allah a’lam 

Qiraat di Indonesia 

Siapakah kiai-kiai di Indonesia yang terkenal dengan 
ilmu qiraat? Bagaimana sejarah qiraat dan jaringan sanad 
Alquran di Indonesia? Bagaimana metode pembelajaran 
qiraat di pondok pesantren Alquran? Dan masih banyak 
pertanyan-pertanyan seputar sejarah Alquran dan qiraat 
di Indonesia. Sejarah Alquran di suatu tempat tidak 
terpisah dari sejarah masuknya Islam di daerah tersebut. 
Belum ditemukan data yang rinci mengenai qira’at 
riwayat siapa yang pertama dibawakan ke Nusantara. 
Walapun Wawan Djunaedi mencoba menghubungkan 
teori kedatangan Islam oleh pedagang dari Persia dengan 
qira’ah ‘Ashim. Pada masa sekarang, mayoritas 
masyarakat di Indonesia membaca Alquran dengan 
riwayat Hafsh dari Imam 'Ashim.  



 

42 ~ Senarai Ulumul Quran 

Beberapa manuskrip mushaf yang ditemukan di 
beberapa daerah menggunakan riwayat yang berbeda. 
Menariknya juga seperti mushaf milik Syekh Arsyad al-
Banjari yang tertulis di pinggirnya catatan-catatan 
tentang perbedaan qiraat. Syatibi dalam penelitiannya 
menemukan lima jaringan sanad yang terdiri dari ulama 
Indonesia. Banyak pondok tahfiz Alquran di Jawa 
tersambung dan merujuk kepada lima kiai ini, mereka 
adalah: 

1. KH.M.  Munawwir, Krapyak Yogyakarta. 
2. KH. Muhammad Munawwar, Sidayu Gresik. 
3. KH Mahfudz, Termas Pacitan. 
4. KH. M. Dahlan Khalil, Rejoso Jombang. 
5. KH. M Sa’id Isma’il, Sampang Madura.  

Sebatas pengetahuanku, sanad qiraat tujuh di 
Indonesia adalah jalur KH M Arwani Kudus dari KH. 
Munawwir Krapyak. KH. Mahfudz Termas mempunyai 
sanad qiraat sepuluh, tapi sanad beliau yang tersebar di 
Indonesia adalah sanad qira’ah masyhurah, alias riwayat 
Hafsh dari Imam ‘Ashim. 

KH. Arwani mengaji qiraat menggunakan kitab Hirz al-
Amani yang lebih terkenal dengan Nazham al-
Syathibiyyah. Hasil ngaji beliau kepada KH. Munawwir 
dituangkan dalam sebuah karya yang menjadi kitab 
pegangan para santri yang ingin mengaji qiraat tujuh, 
yaitu Faidh al-Barakat. Dr. KH Ahsin Sakho Muhammad 
juga menulis buku praktis untuk mengaji qiraat tujuh 
yang diberi judul Manba’ al-Barakat. Baru 3 juz Alquran 
yang sudah terbit dari buku tersebut. 

Wa Allah a’lam 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 43 

Kitab Al-Sab’ah fil Qiraat 
Ibnu Mujahid 

Di dalam tiap ilmu ada buku-buku yang menjadi 
rujukan utama, primer, bahkan sangat mempengaruhi 
perkembangan ilmu tersebut. Sangat mengherankan jika 
ada seorang yang tekun belajar ulumul al-Quran, atau 
dianggap ahli dalam bidang tersebut tetapi tidak 
mengenal kitab al-Burhan fi ‘Ulum al-Qur’an atau al-Itqan, 
misalnya. Oleh karena itu, beberapa pertemuan ke depan 
akan dijelaskan tentang beberapa karya penting dalam 
sejarah ilmu qiraat. 

Siapa yang tidak mengenal istilah qiraah sab’ah! Secara 
bahasa istilah itu kurang tepat, yang benar qira’ah 
sab’iyyah, atau al-qira’at al-sab’/sab’ al-qira’at. Siapa yang 
pertama mempopulerkan konsep al-qira’at al-sab’? Pada 
abad ke-3 dan ke-4 hijriah banyak qiraat yang tersebar di 
tengah masyarakat sehingga mereka bingung tentang 
qiraat yang shahihah. Ibnu Mujahid mencoba mencari, 
meneliti, dan menyeleksi. Sehingga memilih tujuh imam 
ini yang kita kenal sampai sekarang. 

Abu Bakr Ahmad bin Musa bin al-’Abbas bin Mujahid 
al-Baghdadi, belajar Alquran sejak kecil, dan pergi ke 
berbagai kota untuk thalabul ’ilmi, di antaranya: Mekkah, 
Madinah, Damaskus, Kufah, Bashrah. Keahliannya dalam 
bidang qiraat tidak diragukan, jumlah muridnya sangat 
banyak. Beliau wafat dan dimakamkan di Baghdad pada 
tahun 324 H. 

Kitab al-Sab’ah ditahqiq oleh Syauqi Dhaif (w. 2005) 
seorang doktor ahli bahasa Arab. Di dalam muqaddimah, 
Ibnu Mujahid menjelaskan tentang level-level guru atau 



 

44 ~ Senarai Ulumul Quran 

penghafal Alquran, dilanjutkan dengan biografi singkat 
para qurra’ tujuh, serta sanad-sanad beliau yang 
tersambung ke mereka. Kemudian kaidah-kadiah umum 
(al-ushul) dan farsy al-huruf pada tiap surat. 

Terdapat pro dan kontra antar ulama terkait pilihan 
Ibn Mujahid, kenapa hanya tujuh qori’? Sampai sebagian 
masyarakat mengira bahwa yang dimaksud dengan hadis 
Nabi (al-Qur’an diturunkan atas/dengan tujuh huruf) 
adalah tujuh qira’at ini. Padahal Ibnu Mujahid tidak 
pernah menyebutkan bahwa beliau memilih tujuh qori’ 
karena hadis tersebut. Kontribusi karya Ibnu Mujahid ini 
memang luar biasa. Banyak karya-karya selanjutnya yang 
terpengaruh olehnya. Minimal dari segi pemilihan 
imam/qori. Sebut saja: al-Hujjah lil Qurra’ al-Sab’ah karya 
Abu ‘Ali al-Farisi (w. 377H), al-Taisir fil Qira’at al-Sab’ 
karya Abu ‘Amr al-Dani (w. 444H). Terdapat kesamaan 
antar kontribusi Ibnu Mujahid dalam bidang qira’at dan 
kontribusi imam al-Bukhari dalam bidang hadis. 

Wa Allah a'lam 

Kitab al-Taisir Abu Amr al-Dani dan 
Nazham Syatibiyah 

Ibnu Mujahid di dalam kitab al-Sab’ah tidak membatasi 
jumlah rawi dari seorang qori\imam. Lalu dari mana kita 
kenal setiap qori’ mempunyai dua rawi? Karena begitu 
banyak rawi, jalur untuk qira’at, ditambah bahwa 
semangat para santri untuk mengaji qira’at sudah mulai 
menurun, maka al-Dani mencoba memudahkan pengajian 
qira’at dengan memilih dua rawi untuk masing-masing 
qori’. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 45 

Nama lengkap Abu 'Amr ‘Utsman bin Sa’id al-Dani al-
Andalusi. Tidak ada penjelasan pasti tentang tempat 
kelahirannya, tapi sebagian pendapat mengatakan beliau 
lahir di Cordoba pada tahun 371 atau 372 H, dan wafat di 
kota Daniah pada tahun 444 H. Al-Dani pernah melakukan 
perjalanan thalabul 'ilmi ke beberapa negeri. Sekitar 10 
tahun mengaji di wilayah Andalusia, kemudian setelah 
berusia 25 tahun al-Dani berjalan ke arah negara-negara 
timur, seperti Mesir dan Hijaz, sampai pulang lagi ke 
Andalusia. Guru-guru beliau ada sekitar 70-an, ini 
sebagaimana al-Dani ungkapkan dalam sebuah syair. 
Karya-karya al-Dani sekitar 119 karya, dan semua judul 
karya-karya ini disebut dalam Fihris Tashanif al-Imam 
Abu ‘Amr al-Dani. 

Di dalam ilmu qira'at, al-Dani terkenal dengan 
kitabnya: al-Taisir fi al-Qira’at al-Sab’ yang ditahqiq oleh 
Otto Pretzl, Orientalis asal Jerman, di mana para santri 
mengenal konsep dua rawi untuk masing-masing Imam 
dari qurra' tujuh dari kitab tersebut. Meskipun al-Dani 
mempunyai kitab lain yang lebih besar yang 
mencantumkan rawi dan jalur (thariq) yang lebih banyak, 
kitab Jami’ al-Bayan fil al-Qira’at al-Sab’. Kandungan kitab 
al-Taisir di-nazham-kan dengan beberapa tambahan oleh 
al-Qasim bin Firruh bin Khalaf al-Syathibi yang berjudul 
Hirz al-Amani wa Wajh at-Tahani atau yang lebih terkenal 
dengan Nazham al-Syathibiyyah. 

Imam al-Syathibi lahir di Syathibah wilayah Andalusia. 
Seorang ulama ahli qira’at, hadis, tafsir dan bahasa. Wafat 
di Kairo pada tahun 590 H. beliau dikenal juga sebagai 
seorang waliyullah. Nazham al-Syathibiyyah ini yang 
penuh berkah terdiri dari 1173 bait bahar basith. Nazham 
ini sangat terkenal, bahkan melebihi kitab al-Taisir. 



 

46 ~ Senarai Ulumul Quran 

Disebutkan bahwa nazham ini adalah nazham yang paling 
banyak di-syarah oleh ulama. Di antaranya: Ibraz al-
Ma’ani min Hirz al-Amani karya Abu Syamah (w. 665 H), 
Siraj al-Qari’ karya Ibn al-Qashih (w. 801 H). KH. 
Muhammad Sya’rani Ahmadi Kudus mengambil 
muqtathafat atau intisari dari syarah ini dan diberi judul 
Faidh al-Asani. KH. Muhammad Arwani Kudus mengaji 
qira’at tujuh kepada KH M Munawwir Krapyak dengan 
menggunakan Nazham al-Syathibiyyah, hasil ngajinya ini 
dituangkan menjadi buku Faidh al-Barakat fi Sab’ al-
Qira’at. 

Wa Allah a’lam 

Karya-karya Ibn al-Jazari 

Ibn Mujahid tidak membatasi jumlah qori', hal ini 
dapat dilihat dari karya-karya sesudahnya. Sebut saja 
kitab al-Ghayah fi al-Qira’at al-’Asyr karya Ibn Mahran (w. 
381H) dan kitab al-Tazdkirah karya Ibn Ghalbun (w. 
399H). Selain al-qira’at al-sab’, kita kenal al-qira’at al-
’asyr. Siapa yang memasyhurkan qiraat 10? Jauh sebelum 
masa Ibn al-Jazari masyarakat sudah mengenal qiraat 10, 
tapi beliaulah yang mempunyai peranan yang sangat 
besar dalam hal ini. Bahkan dapat dikatakan bahwa masa 
Ibnu al-Jazari adalah puncak ilmu qiraat. 

Dialah Abu al-Khair Muhammad bin Muhammad al-
Dimasyqi yang lebih dikenal dengan Ibn al-Jazari, lahir di 
kota Damaskus pada tahun 751 H., dan wafat di Syiraz 
(termasuk wilayah Iran sekarang) pada tahun 833 H. 
Perjalanan thalabul 'ilmi cukup luas, mulai dari daerah 
Syam, Hijaz, Mesir, dan wilayah Persia. Karya-karya Ibn 
al-Jazari cukup banyak. Di pesantren, misalnya, kita 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 47 

mengaji Nazham al-Muqaddimah al-Jazariyyah dalam ilmu 
tajwid. Untuk biografi para qurra’, kitab beliau Ghayat al-
Nihayah fi Thabaqat al-Qurra’ menjadi rujukan utama 
disamping kitab Ma’rifah al-Qurra’ al-Kibar karya al-
Dzahabi. 

Jika santri mengaji qiraat 7 dengan menggunakan 
Nazham al-Syathibiyyah, lalu ditambah 3 qira’at yang ada 
dalam Nazham al-Durrah al-Mudhi’ah karya Ibn al-Jazari 
maka ini dikenal dengan istilah al-qira’at al-’asyr al-
shughra. Sedangkan al-qira’at al-’asyr al-kubra adalah 
mengaji qiraat dengan menggunakan Nazham Thaibah al-
Nasyr. Karya monumental Ibn al-Jazari adalah al-Nasyr fi 
al-Qira’at al-’Asyr, kemudian karya ini diringkas oleh 
beliau sendiri menjadi kitab Taqrib al-Nasyr. Kitab al-
Nasyr juga di-nazhamkan dan diberi judul Thaibah al-
Nasyr yang terdiri dari 1000 bait. Di antara ulama yang 
mensyarah nazham ini adalah KH. Mahfudz Termas, 
Ghunyah al-Thalabah fi Syarh al-Thaiyyibah.  

Nama qurra’ 10: 

1. Imam Nafi’ (rawi: Qalun dan Warsy) 
2. Imam Ibn Katsir (rawi: al-Bazzi dan Qunbul) 
3. Imam Abu ‘Amr al-Bashri (rawi: al-Duri dan al-Susi) 
4. Imam Ibn ‘Amir al-Syami (rawi: Hisyam dan Ibn 

Dzakwan) 
5. Imam ‘Ashim (rawi: Syu’bah dan Hafsh) 
6. Imam Hamzah (rawi: Khalaf dan Khallad) 
7. Imam ‘Ali al-Kisa’i (rawi: Abu al-Harits dan al-Duri) 
8. Imam Abu Ja’far (rawi: Ibn Wardan dan Ibn Jammaz) 
9. Imam Ya’qub al-Hadhrami (rawi: Ruwais dan Rauh) 
10. Imam Khalaf (rawi: Ishaq dan Idris).  



 

48 ~ Senarai Ulumul Quran 

Saya jarang membaca seorang ulama yang menulis 
biografi putranya sendiri seperti yang telah dilakukan 
oleh Ibn al-Jazari yang memasukkan putranya yang 
bernama Ahmad (lahir 780H) dalam jejeran para qari’ di 
kitab Ghayah al-Nihayah. Ibn al-Jazari begitu bangga 
dengan purtanya, berapa kali memuji dan mendoakan 
putranya Ahmad. Tidak hanya putranya Ahmad, tapi 
putrinya Ibn al-Jazari yang bernama Salma ditulis 
biografinya sebagai salah satu qari’aat. Sama seperti 
Ahmad, Salma menghafal Alquran dengan qiraat 10, 
pintar ilmu hadis, bahasa Arab dan ‘Arudh. Ibn al-Jazari 
menyebut bahwa Salma mencapai level keilmuan yang 
jarang dicapai oleh wanita lain di masanya. 

Subhanallah. 

Praktik Qiraat Tujuh 
Surat al-Fatihah 

Membaca/belajar qiraat kepada seorang guru bisa 
dengan dua cara: 

1. Ifrad al-Qira’at: yaitu membaca Alquran satu 
khataman dengan satu riwayat. Dengan demikian 
akan membaca 14 khataman untuk belajar qira’at 
tujuh. 

2. Jam’ al-Qira’at: yaitu membaca satu khataman 
dengan membaca perbedaan qiraat 14 rawi, 
biasanya baca 1 ayat lebih dari satu kali untuk 
membaca semua perbedaan pada ushul dan farsy. 

Kali ini kita akan membaca surat al-Fatihah 
dengan cara kedua. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 49 

• Ayat 1: tidak ada perbedaan antar qurra’ 7 dalam 
membaca basmalah 

• Ayat 2: tidak ada perbedaan antar qurra’ 7 dalam 
membaca al-hamdulillah rabbil ‘alamin  

• Ayat 3: tidak ada perbedaan antar qurra’ 7 dalam 
membaca al-Rahman al-Rahim 

• Ayat 4: Ali al-Kisa’i dan ‘Ashim membaca (mim-lam-
kaf) dengan alif (maaliki/pemilik), sedangkan imam-
imam lain membaca tanpa alif/pendek (maliki/raja). 
Cara baca: maliki yaumiddin lalu dilanjutkan dengan 
alif maaliki yaumiddin. 

• Ketika me-washal (sambung) ayat 3 dan 4 maka al-
Susi membaca dengan idgham kabir (mad qashr 2 
harakat, tawashuth 4 harakat, dan thul 6 harakat), 
sedangkan imam-imam lain membaca dengan idzhar. 
Cara baca: ar-rahmani-rrahimi-maliki/maaliki, Imam 
al-Susi: ar-rahmani-rrahiiimmmaliki yaumiddin. 

• Ayat 5: tidak ada perbedaan antar qurra’ 7 dalam 
membaca iyyaka na’budu… 

• Ayat 6: lafal (shad-ra’-alif-tha’) imam Qunbul 
membaca lafal tersebut dengan huruf sin di seluruh 
Alquran (siratha). Khalaf membaca dengan isymam 
huruf zai/za’ dengan shad (huruf za’ dibaca dengan 
tafkhim/isti’la). Khallad hanya di sini membaca 
dengan isymam. Sedangkan imam-imam lain membaca 
dengan shad. Cara baca: membaca ayat tadi dengan 
lafal shirath, lalu dengan huruf sin siratha, kemudian 
isymam. 

• Ayat 7: Perbedaan pada lafal shiratha sudah dijelaskan 
di ayat sebelumnya. Selain itu ada lafal ‘alaihim, di 
mana Imam Hamzah membaca huruf ha’ dengan 



 

50 ~ Senarai Ulumul Quran 

dhammah (‘alaihum), Imam Qalun membaca dengan 2 
wajah/cara baca: sukun mim dan shilah (‘alaihim dan 
‘alaihimuu), Imam Ibn Katsir hanya dengan shilah 
(‘alaihimuu), sedangkan yang lain hanya sukun 
(‘alaihum). Cara baca: Qalun (wajah pertama), Warsy, 
Abu ‘Amr, Ibn ‘Amir, ‘Ashim, al-Kisa’i (Shiratha … 
‘alaihim). Kemudian Qalun (wajah kedua), dan al-Bazzi 
(shiratha … ‘alaihimuu), kemudian Khallad (Shiratha … 
‘alaihum), kemudian Qunbul (siratha … ‘alaihimuu), 
dan yang terakhir Khalaf (shiratha dengan isymam … 
‘alaihum). 

Wallahu a’lam 

Penutup 

Apa yang saya tulis dalam kuliah facebook Ramadan 
ini adalah pengantar saja tentang ilmu qiraat. Inti dari 
ilmu qiraat adalah yang ada pada pertemuan 13, yaitu 
praktik membaca qiraat. Di kampus-kampus pada 
umumnya hanya diajarkan dalam satu mata kuliah 2 sks 
atau mungkin berapa mata kuliah. Sedangkan di beberapa 
kampus di Arab, seperti di Umm al-Qura Mekkah qira’at 
adalah jurusan/prodi, jadi belajar selama 4-5 tahun, ini 
belum S2 dan S3. 

Bagi sebagian peminat studi Alquran, bahkan di 
masyarakat pada umumnya, ilmu ini terkesan tidak 
terlalu menarik, beda dengan ilmu tafsir. Walaupun 
demikian, pesan dari walid Dr. KH Ahsin Sakho harus ada 
kelompok mahasiswa atau santri yang tetap melestarikan 
dan mempertahankan ngaji/studi qiraat. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 51 

“Coba adakan halaqah ngaji qira’at, ngaji bi-nazhar 
satu riwayat saja sampai khatam, nanti pindah riwayat 
lain,” pesan beliau juga. 

Saya bukan ahli qiraat, tapi Alhamdulillah banyak baca 
buku tentang qiraat. Jadi kalau mau mengaji qiraat bisa ke 
Pondok Al-Munawwir Krapyak, ngaji kepada KH. R. M. 
Najib AQ, kepada KH. R. Abdul Hamid AQ Pondok Ma'unah 
Sari Kediri Jawa Timur, atau Pondok Yanbu’ul Quran 
Kudus yang semuanya ber-sanad kepada KH. M. 
Munawwir Krapyak Yogyakarta, dan masih banyak 
pondok-pondok lain yang ada ngaji qira'at tujuh. Ada juga 
teman-teman muda yang subhanallah sudah khatam 
qiraat tujuh, Kyai Addinda Kholish, dan Bu Nyai Nailal 
Hifdhiyah yang ngaji qiraat 10 di Mesir. 

Ngaji qiraat membutuhkan kesabaran, ketekunan dan 
keseriusan. Sudah banyak teman yang mengaji qiraat tapi 
berhenti di tengah jalan, termasuk saya, hahaha. Semoga 
catatan ini bermanfaat bagi yang menulis dan 
membacanya, terutama yang memberi like dan komentar, 
hehehe. Semoga kita mendapat syafaat Alquran dan ahlul 
Qur'an. Ramadhan Kareem. 



 

52 ~ Senarai Ulumul Quran 

 

 
 
 
 
 

Pengantar 
Sejarah Quran 

 

 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 53 

Setelah berapa kali saya buat KulFeb di bulan 
Ramadan lalu seperti kajian kitab ilmu mustalah Tajwid 
karya KH. Abdullah Umar, dan pengantar ilmu Qiraat, 
InsyaAllah, di bulan puasa ini saya akan posting di wall FB 
ku KulFeb tentang sejarah Alquran. Saya anggap 
kesadaran tentang sisi sejarah kitabullah itu penting. 
Semoga berjalan lancar dan ada manfaatnya. Ramadan 
Kareem, kulla 'am wa antum bi-khair. Monggo. 

#Pengantar_Sejarah_Alquran 

15 Mei 2018 

 

Pendahuluan 

Bismillah ArRahmaan ArRahiim 

Kuliah facebook Sejarah Alquran atau Tarikh al-Qur’an 
ini bertujuan mengenalkan dan memberikan penjelasan 
tentang sejarah Alquran atau peristiwa-peristiwa historis 
terkait dengan teks Alquran dari berbagai aspek. 
Terdapat sekitar 12 pembahasan: 

1. Masyarakat Arab sebelum turunnya Alquran. 
2. Konsep pewahyuan Alquran. 
3. Sejarah Alquran pada masa Nabi (periode 

Mekkah). 
4. Sejarah Alquran pada masa Nabi (periode 

Madinah). 
5. Kodifikasi Alquran pada masa Abu Bakr al-

Shiddiq. 
6. Mushaf-mushaf Sahabat pra-kodifikasi Utsman. 
7. Kodifikasi Alquran pada masa Utsman bin ‘Affan. 



 

54 ~ Senarai Ulumul Quran 

8. Perkembangan penulisan mushaf. 
9. Sejarah percetakan mushaf. 
10. Sejarah Perekaman murattal Alquran. 
11. Sejarah Alquran di Indonesia. 
12. Sejarah sosial Alquran di beberapa daerah di 

Indonesia. 
13. Catatan Penutup. 

Secara garis besar, dalam pohon ulumul Quran, 
cabang-cabangnya dapat dibagi lima tema besar: 

1. Ilmu-ilmu yang terkait turunnya Alquran 
2. Ilmu-ilmu yang terkait bacaan Alquran 
3. Ilmu-ilmu yang terkait kodifikasi Alquran 

(mencakup: Pengumpulan Alquran, urutan ayat 
dan surat, jumlah ayat dan surat, dan ilmu rasam 
mushaf) 

4. Ilmu-ilmu tafsir dan takwil Alquran, dan 
5. Ilmu-ilmu yang terkait dengan kekhasan dan 

kemukjizatan Alquran. 

Saya belum bisa memastikan sejak kapan istilah 
Sejarah Alquran/Tarikh al-Qur’an digunakan dalam 
literatur Arab. Di kitab-kitab Ulumul Quran, seperti al-
Burhan karya Badr al-Din al-Zarkasyi dan al-Itqan karya 
Jalal al-Din al-Suyuti, pembahasan ini diberi sub judul 
Jam’ al-Qur’an (pengumpulan Alquran) yang dibagi 
menjadi dua macam: pengumpulan Alquran di dada para 
penghafal Alquran (jam’uhu fi al-shudur), dan 
pengumpulan Alquran dengan menuliskannya dalam 
mushaf (jam’uhu fi al-shuthur). 

Sebatas bacaan saya, buku pertama berbahasa Arab 
yang menggunakan istilah tarikh al-Qur’an adalah kitab 
karya Abu ‘Abdillah al-Zinjani, seorang ulama Syi’ah. Buku 
ini sudah diterjemah ke dalam bahasa Indonesia. Sebelum 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 55 

al-Zinjani, sarjana-sarjana Barat, khususnya dari Jerman, 
memiliki peranan besar dalam kajian sejarah Alquran, di 
antara karya yang punya pengaruh besar dalam kajian ini 
adalah karya Theodore Noldeke: Geschichte des Qorans 
yang sudah diterjemah ke dalam bahasa Arab dan Inggris. 
Terkait beberapa pandangan sarjana Barat (Orientalis) 
tentang isu-isu sejarah Alquran dapat dibaca di bab 3 dari 
buku Mun'im Sirry, Kontroversi Islam Awal, atau di buku-
buku lain tentang kajian Orientalis atas Alquran dan 
tafsir. 

Buku Tarikh al-Qur’an karya ‘Abd al-Shabur Syahin 
dan The History of the Qur’anic Text karya Mustafa al-
A’zami, dua buku ini sudah ada terjemahannya, juga 
menjadi bacaan penting. Taufik Adnan Amal juga menulis 
buku menarik untuk tema ini: Rekonstruksi Sejarah al-
Qur’an. 

Saya akhiri pertemuan ini dengan mengutip dua 
ungkapan Sam Wineburg tentang pelajaran sejarah dari 
buku Berpikir Historis, buku yang direkomendasikan oleh 
guru saya, Ahmad Rafiq, Ph.D. ketika saya mengambil 
matakuliah beliau waktu S1, Tarikh al-Qur’an: 

“Sejarah mengajarkan kepada kita cara-cara untuk 
menuntukan pilihan, untuk memperhitungkan berbagai 
pendapat, untuk membawakan berbagai kisah, dan untuk 
meragukan sendiri –bila perlu- kisah-kisah yang kita 
bawakan.” “Sejarah memiliki potensi untuk menjadikan 
kita manusia yang berperikemanusiaan.” 

Wallahu A’lam 



 

56 ~ Senarai Ulumul Quran 

Masyarakat Arab Sebelum 
Turunnya Alquran 

Di dalam studi Islam, membahas tentang masyarakat 
Arab sebelum Islam serta kawasannya merupakan hal 
yang sangat penting, karena ia menjadi tempat 
munculnya Islam. Terdapat beragam buku yang 
membahas sejarah Arab sebelum Islam, salah satu buku 
yang cukup komperhensif dalam topik ini adalah al-
Mufashshal fi Tarikh al-’Arab Qabl al-Islam karya  Jawad 
‘Aly, sejarawan asal Irak. Selain karya tersebut, Ahmad 
Amin, pemikir Mesir, juga menulis Fajr al-Islam, sudah 
diterjemah ke dalam bahasa Indonesia, tentang aspek 
ilmu dan pemikiran Arab sebelum Islam. 

Saya akan membatasi pembahasan pada tradisi 
masyarakat Arab dalam hafalan, mengingat tema yang 
kita bahas adalah pengumpulan Alquran. Akan tetapi, bagi 
pengkaji Alquran dan tafsir perlu membaca tentang fase 
ini dari aspek-aspek lain, seperti ekonomi, budaya, 
kepercayaan dan lainnya. 

Secara umum, tanah Arab dihuni oleh dua kelompok 
bangsa Arab, yaitu bangsa Arab badawi dan bangsa Arab 
kota. Bangsa Arab badawi adalah mereka yang tinggal di 
padang pasir atau di bagian tengah yang merupakan 
tanah pegunungan yang amat jarang turun hujan. Mereka 
adalah para penggembala yang sering berpindah-pindah 
tempat. Sedangkan bangsa Arab penduduk kota adalah 
orang-orang yang tinggal di kota-kota (bagian tepi). 
Penduduknya cukup banyak dan bersifat menetap. Para 
sejarawan menyebut juga wilayah ini dengan ahl al-
hadhar yang aktif dengan pertanian dan perdagangan. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 57 

Di wilayah Hijaz, tepatnya kota Mekkah, Nabi 
Muhammad dilahirkan, diangkat menjadi Nabi dan 
masyarakatnya adalah masyarakat pertama yang 
mendengar Alquran. Sejak zaman Nabi Ibrahim, kabilah-
kabilah Arab bekerjasama dalam menjaga kota Mekkah 
karena terdapat Ka’bah dan sumur air zamzam. Hijaz 
menjadi wilayah yang mempunyai kedudukan penting 
dari aspek ekonomi, agama dan politik. 

Ilmu-ilmu yang berkembang dan dimiliki oleh orang 
Arab antara lain adalah ilmu perbintangan (astronomi), 
ilmu tentang iklim, dan catatan keturunan (al-ansab). 
Menurut Ahmad Amin, kemampuan otak orang Arab di 
zaman jahiliyyah (al-hayah al-’aqliyyah fi al-jahiliyyah) itu 
sangat terlihat dalam bahasa, syair-syair, dan kisah-kisah 
yang didukung oleh kuatnya potensi hafalan mereka. 
Sedangkan ilmu-ilmu yang lain seperti ilmu perbintangan 
tidak bisa disebut sebagai disiplin ilmu yang mempunyai 
teori dan kaidah, akan tetapi sekadar pengetahuan dasar.  

Seni sastra Arab dan ilmu sejarah mereka 
ditransmisikan secara lisan saja dan jarang ditulis. Hal ini 
disebabkan mayoritas orang Arab pra-Islam belum pandai 
dalam ilmu baca-tulis. Ini bukan berarti bahwa orang 
Arab belum kenal ilmu kitabah. Mereka telah mencatat 
banyak hal yang berkaitan dengan urusan kehidupan 
sehari-hari, antara lain perjanjian (al-’uhud wa al-
mawatsiq), surat tagihan penjualan (as-shukuk). Bangsa 
Arab mempunyai kelebihan dan keistimewaan dalam 
kekuatan menghafal. Mungkin hal ini dipaksa oleh kondisi 
alam dan karakter serta kepribadian mereka. 

Puisi atau syair menjadi salah satu objek paling 
penting untuk dihafal. Syair adalah salah satu seni yang 



 

58 ~ Senarai Ulumul Quran 

paling indah yang amat dihargai dan dimuliakan oleh 
bangsa Arab. Mereka sangat gemar berkumpul 
mengelilingi penyair-penyair untuk mendengar syair 
mereka. Menurut Jurji Zaidan inti dari syair terdapat 
dalam bahasanya yang puitis dan indah yang menyentuh 
perasaan dan jiwa, bukan di wazan-nya atau di-qafiah-
nya. Istilah orang Arab tentang pembacaan atau 
pengungkapan syair adalah ansyada syi’ran. 

Syair tidak ditulis—meskipun hal itu mungkin saja 
dilakukan—karena penulisan telah dikenal di jazirah 
Arab seperti telah disebut di atas. Hal ini dimungkinkan 
bahwa penulisan digunakan dalam perdagangan jarak 
jauh atau hal lain. Namun, puisi-puisi (asy’ar) digubah 
untuk dibaca di muka umum, baik oleh sang penyair 
sendiri atau oleh seorang (rawi). Hal ini mempunyai 
maksud-maksud tertentu, yaitu makna harus 
disampaikan dalam suatu baris, sebuah unit kata-kata 
tunggal yang membantu para pendengar untuk mencerna 
makna tersebut. 

Seorang penyair mempunyai kedudukan yang amat 
tinggi dalam masyarakat Arab. Hal tersebut karena 
penyair membela dan mempertahankan kabilahnya 
dengan syair-syairnya. Di samping itu penyair dapat juga 
mengabadikan peristiwa-peristiwa dan kejadian-kejadian 
dengan syairnya. Para penyair Arab pada waktu–waktu 
tertentu berdatangan dari segenap pejuru untuk 
mengadakan festival pembacaan puisi di muka khalayak 
ramai dengan menampilkan puisi-puisi yang bagus dan 
indah. Penyelenggaraan festival pembacaan puisi ini 
bertempat di pusat-pusat keramaian atau di pasar tempat 
kumpulan orang-orang Arab. Ada beberapa pasar yang 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 59 

terdapat di wilayah Hijaz di antaranya: pasar ‘Ukaz, pasar 
Majannah, dan pasar Dzi al-Majaz. 

Silsilah keturunan (al-ansab) juga dihafal oleh orang 
Arab, hal ini dianggap sangat penting. Mereka sangat 
mementingkan dalam soal memelihara asal-usul 
keturunan, karena silsilah keturunan digunakan untuk 
bermegah-megah dan berbangga-bangga atas kelompok 
lain. Orang Arab pada umumnya menghafal silsilah 
keturunannya sampai kepada nenek moyang, dan 
mungkin ini pulalah yang menyebabkan mereka 
mempunyai kecakapan khusus dalam memelihara sistem 
periwayatan hadis Nabi, baik dari segi sanad maupun 
matan.  

Selain syair dan silsilah keturunan, orang Arab juga 
menghafal kisah-kisah peperangan yang terkenal dengan 
sebutan ayyam al-’arab, dan semua ini tidak atau belum 
ditulis. Peristiwa–peristiwa sejarah disimpan oleh mereka 
dalam ingatan, bukan karena mereka buta aksara, tetapi 
menurut ‘Abdul Mun’im Majid mereka beranggapan 
bahwa kemampuan mengingat lebih terhormat. 

Wallahu A’lam 



 

60 ~ Senarai Ulumul Quran 

Konsep Wahyu 

Bagaimana bisa seorang yang ingin mengkaji Alquran 
tetapi tidak mengenal konsep wahyu, padahal Alquran itu 
wahyu Allah? Lalu apa itu wahyu? Apakah hanya Nabi 
yang menerima wahyu? Secara bahasa, wahyu berarti 
pemberitahuan atau pemberi informasi secara rahasia 
(i’laam fi khafa’). Di dalam Alquran disebutkan bahwa 
terdapat beberapa makhluk Allah yang telah menerima 
wahyu, walaupun para mufassir mencoba 
mengartikannya secara berbeda-beda. 

"Wa-auha Rabbuka ila al-nahl/dan Tuhanmu 
mengilhamkan kepada lebah." (Qs. al-Nahl: 68), "Wa-
auhaina ila ummi Musa/dan Kami ilhamkan kepada ibu 
Musa." (Qs. al-Qashash: 7), "Fa-kharaja ‘ala qaumihi minal 
mihrab fa-auha ilaihim/maka ia keluar dari mihrab 
menuju kaumnya lalu ia memberi isyarat kepada mereka." 
(Qs. Maryam: 11). Dari ayat-ayat ini dapat dilihat bahwa 
penerima “wahyu” tidak hanya Nabi, tapi bisa manusia 
selain Nabi seperti ibu Nabi Musa, makhluk seperti lebah, 
gunung dan lainnya. Ini berbeda dengan wahyu sebagai 
istilah dalam syariat yang berarti; Kalam Allah yang 
diturunkan kepada salah satu Nabi-Nya.  

Apakah orang Arab sudah mengenal pemahaman atau 
kepercayaan adanya hubungan yang terjadi antara dua 
dunia yang beda dimensi, dunia lain selain dunia nyata? 
Fenomena penyair atau dukun yang bisa melakukan 
kontak/berkomunikasi dengan sosok jin sudah dikenal 
luas. Ini akan terlihat jelas dalam berapa tuduhan orang-
orang Quraisy terhadap Alquran dan Nabi Muhammad. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 61 

Alquran adalah kalam ilahi yang diwahyukan kepada 
Nabi Muhammad selama sekitar 23 tahun. Masyarakat 
Arab, terutama yang bertempat di wilayah Hijaz, adalah 
masyarakat yang pertama mendengar dan berinteraksi 
dengan Alquran. Semua wahyu Alquran diturunkan 
melalui Malaikat Jibril dan ini yang disebut dengan al-
wahy al-jaly, lihat Qs. al-Syu'ara': 192-195. Dengan kata 
lain, Alquran tidak diturunkan kepada Nabi melalui ilham, 
ketika Nabi tidur (dalam mimpi) atau berbicara secara 
langsung dengan Allah tanpa perantara.  

Sebelum menerima wahyu pertama, dengan rahmat 
Allah, Nabi Muhammad sudah melakukan semacam 
pemanasan atau persiapan. Hal tersebut dapat dilihat 
dalam tahannuts yang beliau lakukan di goa Hira’ yang 
berlangsung selama beberapa hari bahkan berapa 
minggu. Ada beberapa riwayat yang menyatakan bahwa 
Nabi melakukan tahannuts di goa Hira’ tersebut setiap 
satu bulan sekali dalam setahun ketika beliau mendekati 
usia empat puluh tahun. 

Ada dua pendapat mengenai tanggal penurunan 
wahyu pertama. Yaitu, pertama, Alquran diturunkan pada 
tanggal 17 Ramadan ketika Nabi berusia 41 tahun. Kedua, 
ia diturunkan pada tanggal 24 Ramadan ketika Nabi 
berumur 40 tahun. Mulai saat ini, tiap kali Alquran 
diturunkan kepada Nabi Muhammad beliau 
menerimanya, menghafalnya dan membacakannya 
kepada sahabat laki-laki dan perempuan. 

Dalam fenomena wahyu Alquran tidak ada yang tahu 
dan menjelaskan tentang hal tersebut kecuali Nabi 
sendiri. Sahabat hanya bisa menceritakan tentang 
fenomena atau gejala yang dialami Nabi pada tubuhnya, 



 

62 ~ Senarai Ulumul Quran 

seperti berkeringat padahal cuaca sedang dingin, atau 
tubuhnya bertambah berat hingga bisa dirasakan oleh 
sahabat yang berada disamping Nabi. Lalu, bagaimana 
respon masyarakat Arab di Mekkah ketika mendengar 
wahyu Alquran? Kita lanjut di pertemuan berikutnya. 

Wallahu A'lam 

Sejarah Alquran Pada Masa Nabi 
(Periode Mekkah) 

Mekkah adalah salah satu kota termasyhur dalam 
sejarah Islam. Karena di kota inilah Rasullah terakhir 
yang diutus kepada umat manusia, yakni Nabi 
Muhammad, dilahirkan pada tahun 570 M. Berdasarkan 
nama tempat ini, dikenal sebuah istilah bagi periodesasi 
dakwah Nabi yang pertama, yakni periode Mekkah (al-
fatrah al-makkiyyah). Periode ini merujuk kepada 
aktifitas Nabi Muhammad selama masih berada di 
Mekkah (pra-hijrah) hingga beliau hijrah ke Madinah 
pada tahun 622 M. Materi-materi dakwah pada periode 
ini lebih menitikberatkan kepada masalah aqidah dan 
keimanan. Hal ini didasarkan pada fakta bahwa ayat-ayat 
Alquran yang diturunkan pada periode ini umumnya 
berkaitan dengan masalah tersebut. 

Para sahabat as-sabiqun ila al-islam adalah orang-
orang pertama yang mendengar dan mempelajari Alquran 
dari Nabi, seperti istrinya, Khadijah bint Khuwailid, ‘Ali 
bin Abi Thalib, Zaid bin Haritsah dan Abu Bakr al-Shiddiq 
ra. Pada mulanya dakwah Islam disampaikan secara 
sembunyi-sembunyi melalui dialog dan pembicaraan dari 
hati ke hati. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 63 

Karena jumlah orang-orang yang memeluk Islam 
sudah mencapai sekitar dua lima orang, Nabi menambah 
metode dakwah baru penyebaran Islam dengan 
menyelenggarakan pengajaran klasik secara tetap di 
rumah kediaman sahabat Al-Arqam bin Abi Al-Arqam. Di 
rumah ini para sahabat belajar dan menghafal ayat-ayat 
Alquran yang telah diwahyukan kepada Nabi. Rumah itu 
tak jauh dari Ka’bah. Ia terletak di selatan bukit Shafa. 

Kaum Quraisy pun tidak curiga terhadap adanya 
kegiatan pengajaran yang dilakukan Nabi di tempat itu. 
Hal ini disebabkan; pertama, keislaman Al-Arqam masih 
dirahasiakan; kedua, pihak kafir Quraisy tidak menyangka 
bahwa Al-Arqam yang kaya dan berasal dari keturunan 
Bani Makhzum, salah satu kabilah yang termasuk 
kelompok kaum elit, juga telah menjadi pengikut Nabi 
Muhammad. 

Di antara sahabat yang mengajarkan Alquran di 
Mekkah adalah sahabat Khabbab bin al-Artt yang 
mendatangi muridnya dari rumah ke rumah, sehingga 
dapat juga dikatakan dia salah satu guru privat Alquran di 
periode Mekkah. Dia memeluk Islam sebelum adanya 
pengajian di rumah Al-Arqam. Dalam salah satu riwayat 
mengenai kisah Islam ‘Umar diceritakan bahwa ketika 
Sebelum ‘Umar bin al-Khattab masuk rumah adiknya 
Fatimah, beliau dengar suara Khabbab bin al-Artt sedang 
membaca Alquran dari sebuah shahîfah (lembaran) 
bersama Fathimah dan suaminya. Khabbab bersembunyi 
di salah satu ruangan rumah tersebut ketika merasa 
bahwa ‘Umar akan masuk rumah. ‘Umar masuk dan 
bertengkar dengan Sa’id dan Fathimah hingga melukai 
kepala adiknya, kemudian ‘Umar meminta untuk melihat 



 

64 ~ Senarai Ulumul Quran 

shahîfah yang tadi dia baca, akhirnya ‘Umar masuk Islam 
karena tersentuh hatinya keindahan ayat-ayat Alquran. 

Dari riwayat tadi dapat diketahui bahwa ada beberapa 
sahabat yang memiliki catatan Alquran sebagai koleksi 
pribadi atau untuk digunakan sebagai sarana belajar 
Alquran sejak di periode Mekkah. Hanya saja riwayat-
riwayat mengenai penulisan Alquran di Mekkah sangat 
sedikit. Sahabat ‘Abdullah bin Mas’ud termasuk orang-
orang pertama yang mempelajari atau membacakan 
Alquran dari Rasulullah. Beliau juga adalah sahabat 
pertama yang membacakan Alquran dengan terang-
terangan di hadapan orang kafir Mekkah. Banyak sahabat 
yang masuk Islam karena mendengar bacaan Alquran. 
Bahkan kaum Quraisy yang tidak masuk Islam, dalam 
beberapa kesempatan, mereka mencoba mendengarkan 
Alquran dari Nabi secara bersembunyi. 

Pemuka-pemuka Quraisy berusaha terus menghalangi 
orang-orang untuk mendengarkan Alquran, karena 
mereka begitu merasakan pengaruh Alquran pada orang 
yang mendengarkannya. Ini bisa dilihat dalam riwayat 
mengenai ‘Utbah bin Rabi’ah ketika mendatangi Kanjeng 
Nabi dan menawarkan beberapa hal, seperti harta dan 
jabatan, yang akhirnya gagal dalam usahanya karena 
mendengar ayat-ayat Alquran dari Nabi. 

Tidak hanya orang-orang di Mekkah yang terpengaruh 
oleh bacaan Alquran, tapi dari luar Mekkah juga. Sebut 
saja al-Thufail bin ‘Amr al-Dausi, seorang penyair yang 
mempunyai kedudukan tinggi di kaumnya. Kafir Qurasiy 
mencoba menghalangi dia untuk bertemu dan mendengar 
Alquran dari Nabi, tetapi ketika dia mendengar bacaan 
Alquran langsung berkomentar: “Saya belum pernah 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 65 

mendengar ungkapan yang lebih indah dari ini.” Di waktu 
itu juga al-Thufail masuk Islam. 

Di antara hasil kegiatan pendidikan dan dakwah Nabi 
dan sahabat adalah sebelum Nabi hijrah ke Madinah, 
Alquran telah tersebar dan dihafal oleh beberapa kabilah 
yang berasal dari dalam maupun luar kota Mekkah. Fakta 
bahwa jumlah surat-surat makkiyyah lebih banyak dari 
surat-surat madaniyyah memberi isyarat atau 
menunjukan bahwa sejak periode Mekkah sudah banyak 
sahabat yang memfokuskan kegiatan belajarnya atau 
aktifitas sehari-harinya untuk mempelajari dan 
menghafalkan ayat-ayat Alquran. Karena Nabi dan 
sahabatnya menghadapi banyak tekanan dan cobaan di 
Mekkah, akhirnya Allah swt. mengizinkan Rasul-Nya 
untuk melakukan hijrah ke Yatsrib (Madinah), Nabi 
berhijrah bersama sahabat Abu Bakr. Nabi tiba di 
Madinah pada tanggal dua belas Rabi’ al-Awwal 622 M. 

Sejarah Alquran Pada Masa Nabi 
(Periode Madinah) 

Yatsrib merupakan sebuah oasis berjarak 440 km dari 
utara Mekkah. Penghuninya antara lain adalah orang Arab 
dan Yahudi. Dengan menetapnya Nabi di sana, Yatsrib 
disebut dengan julukan kota Nabi (madinah al-Nabi) atau 
al-Madinah al-Munawwarah. Ketika Kanjeng Nabi sampai 
ke Madinah, aktivitas pertama kali yang beliau lakukan 
adalah membangun masjid. Tanah masjid Nabi pada 
asalnya milik dua anak yatim dari Bani Najjar yang 
bernama Sahl dan Suhail. Nabi membeli tanah ini dari 
mereka untuk membangun masjid dan rumah-rumahnya. 
Pada masa selanjutnya, masjid ini menjadi pusat 
pendidikan. 



 

66 ~ Senarai Ulumul Quran 

Di antara tempat-tempat yang digunakan untuk 
pengajara Alquran di Madinah adalah: 

1. Shuffah: suatu tempat yang telah dipakai untuk 
melaksanakan aktivitas pendidikan. Biasanya 
tempat ini menyediakan pemondokan bagi 
pendatang baru (muhajirin) yang tergolong miskin 
dan tidak punya tempat tinggal. Di sini, para 
sahabat diajarkan membaca dan menghafal 
Alquran secara benar, di samping juga diajarkan 
materi syariat Islam. Nabi mengangkat ‘Ubadah 
bin ash-Shamit, ‘Abdullah bin Sa’id bin al-’Ash dan 
Ubay bin Ka’b sebagai guru pada shuffah. 

2. Dar al-Qurra’: secara etimologi berarti rumah para 
pembaca/penghafal Alquran. Semula ia 
merupakan rumah milik Makhramah bin Naufal. 

3. Kuttab: berarti tempat belajar atau tempat di 
mana dilangsungkan kegiatan tulis menulis. 
Biasanya kuttab ini dipakai sebagai tempat 
pendidikan yang dikhususkan bagi anak-anak. 
Ahmad Syalabi, Sejarawan asal Mesir, 
membedakan antara kuttab yang khusus untuk 
mengajar anak-anak baca tulis dan kuttab yang 
digunakan untuk mengaji Alquran dan dasar-
dasar agama. Kuttab yang digunakan untuk belajar 
baca tulis sudah ada sebelum Islam, walaupun 
kuttab semacam ini masih sangat sedikit. 
Sedangkan kuttab yang digunakan untuk mengaji 
Alquran muncul kira-kira sesudah masa al-Hajjaj 
bin Yusuf al-Tsaqafi.   



 

Senarai Ulumul Quran ~ 67 

4. Masjid: sejak masjid berdiri di zaman Nabi, ia 
telah dijadikan pusat kegiatan dan informasi 
berbagai masalah kaum muslim, baik yang 
menyangkut pendidikan maupun sosial dan 
ekonomi. Sebagai contoh, ketika turun ayat 
Alquran, Kanjeng Nabi langsung keluar menuju 
masjid dan membacakan kepada sahabat. Para 
sahabat sering berkumpul dan duduk dengan 
bentuk halaqat (lingkaran) di masjid untuk 
melakukan tadarus Alquran. 

5. Rumah para sahabat: dipakai untuk belajar dan 
mengajar meskipun tidak secara rutin. Misalnya 
apabila Nabi kedatangan tamu-tamu dari daerah 
sekitar Madinah, mereka menginap di rumah para 
sahabat. Seraya menginap, mereka belajar 
Alquran dan ajaran Islam dari Nabi atau sahabat 
pemilik rumah.        

Terdapat sebuah peristiwa yang menunjukan bahwa 
di Madinah sudah banyak sahabat yang serius belajar dan 
menghafal Alquran, yaitu peristiwa bi’r ma’unah (Sumur 
Ma’unah). Dalam perjalanan menuju sekitar daerah Najed, 
tidak kurang dari tujuh puluh sahabat yang dikenal 
sebagai al-qurra’ diutus oleh Nabi kepada kabilah Bani 
‘Amir dan yang di sekitarnya, mereka terbunuh di tengah 
perjalanan. Peristiwa ini telah terjadi pada bulan shafar 
tahun keempat Hijriyah. 

Sahabat pertama yang menulis untuk Nabi di Madinah 
adalah Ubay bin Ka’b. Jika Ubay tidak ada atau 
berhalangan maka Nabi mengundang Zaid bin Tsabit. 



 

68 ~ Senarai Ulumul Quran 

Dalam pembelajaran Alquran, para sahabat mengacu 
kepada talaqqi dan pendengaran dari Nabi atau dari 
sahabat yang menerima dari Nabi. Mereka tidak mengacu 
kepada shahifah-shahifah (Alquran yang tertulis). 
Malaikat Jibril tiap tahun pada bulan Ramadan melakukan 
tadarus Alquran bersama Nabi Muhammad. Mu’aradhah 
pada bulan Ramadan terakhir sebelum Nabi wafat 
dilakukan dua kali (dalam sejarah Alquran dikenal dengan 
istilah al-’ardhah al-akhirah). Nabi mengartikannya 
sebagai tanda dekatnya ajal beliau. Hanya Fatimah, putri 
Nabi, yang diberitahu rahasia berita ini oleh Nabi. 

Hasil pendidikan Nabi kepada para sahabat 
membuahkan banyak sahabat yang tercatat namanya 
dalam sejarah sebagai penghafal dan guru Alquran, atau 
dengan istilah awalnya qurra’. Para qari’ ini yang akan 
meneruskan perjalanan pengajaran Alquran pada 
generasi selanjutnya. 

Dari sekian sahabat penghafal Alquran, Muhammad al-
Zahabi dalam buku: Ma’rifah al-Qurra’ mencatat nama 
tujuh sahabat yang disebut sebagai thabaqah pertama. 
Mereka adalah ‘Usman bin ‘Affan, ‘Ali bin Abi Talib, Ubay 
bin Ka’b, Zaid bin Sabit, ‘Abdullah bin Mas’ud, Abu al-
Darda’ dan Abu Musa al-Asy’ari. Al-Zahabi menulis 
biografi tujuh sahabat tersebut karena dua hal. Pertama, 
mereka telah disebut dalam catatan sejarah sebagai orang 
yang pernah belajar dan menghafal Alquran langsung dari 
Nabi. Kedua, sanad al-qira’at al-’asyarah bersambung 
kepada mereka. 

Wallahu A'lam 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 69 

Kodifikasi Alquran 
di Masa Khalifah Abu Bakr 

Kanjeng Nabi Muhammad wafat pada bulan Rabi’ al-
Awwal tahun ke-11 H. Ketika Abu Bakr al-Shiddiq telah 
dipilih sebagai Khalifah Rasulillah beliau diuji langsung 
dengan berbagai problem negara seperti penolakan 
beberapa kabilah untuk membayar zakat dan perang 
melawan kaum murtad (hurub al-riddah). 

Banyaknya Sahabat yang gugur syahid dalam perang-
perang ini, khususnya pada perang Yamamah (mulai pada 
akhir tahun 11 H dan selesai pada 12 H) di mana ada 
sekitar 600 Sahabat yang mati syahid. Hal ini 
mengkhawatirkan sahabat ‘Umar, karena surat-surat 
Alquran pada waktu itu belum terkumpul dalam satu 
jilid/buku. Di dalam salah satu riwayat, Zaid bin Tsabit 
menyatakan bahwa saat Nabi Muhammad wafat, Alquran 
masih belum dirangkum dalam satuan bentuk buku. 

Dalam riwayat lain dikatakan bahwa ‘Umar pernah 
bertanya tentang suatu ayat dari Alquran, kemudian para 
sahabat menjawab bahwa ayat itu bersama seorang yang 
telah mati di perang Yamamah, beliau langsung 
memerintahkan agar segera Alquran dikumpulkan. 
Riwayat termasyhur tentang Kodifikasi Alquran pada 
masa Abu Bakr adalah yang diriwayatkan oleh al-Bukhari, 
di mana sahabat ‘Umar bin Khattab merasa khawatir 
karena banyak qurra’ yang telah gugur di perang 
Yamamah, beliau langsung melapor kepada Abu Bakr dan 
mengusulkan agar Alquran dikumpulkan. 



 

70 ~ Senarai Ulumul Quran 

Pada awalnya, Abu Bakr masih ragu, karena hal 
tersebut (mengumpulkan Alquran yang tertulis dalam 
satu jilid atau buku) belum pernah dilakukan oleh Nabi 
Muhammad. Kemudian Allah memberikan ketenangan 
dan keyakinan dalam hati Abu Bakr untuk memulai jam’u 
al-Qur’an. Abu Bakr meminta Zaid bin Tsabit untuk 
melakukan tugas yang berat ini. Zaid dipilih karena empat 
sifat ada pada dirinya, yakni; usia yang masih muda, ‘aqil 
(mungkin yang dimaksud di sini adalah cerdas), jujur dan 
dapat dipercaya (la yuttaham) serta beliau adalah penulis 
wahyu yang resmi. 

Kodifikasi Alquran dilakukan di dalam masjid Nabi 
sebagai pusat berkumpul, sahabat Bilal mengumumkan ke 
seluruh lorong jalan-jalan di Madinah bahwa bagi setiap 
orang yang memiliki tulisan ayat Alquran yang dibacakan 
oleh Nabi agar membawanya ke masjid. Tim jam’u al-
Qur’an tidak menerima semua naskah Alquran yang 
dibawa oleh sahabat ke masjid kecuali dengan beberapa 
syarat, di antaranya adalah: 

1. Naskah ini termasuk naskah-naskah yang pernah 
ditulis di hadapan Nabi. 

2. Harus membawa dua saksi atas syarat pertama. 
Ibnu Hajr berpendapat bahwa adanya 
kemungkinan yang dimaksud oleh dua saksi 
adalah al-hifz wa al-kitabah. 

3. Naskah ini termasuk naskah-naskah yang telah 
dikoreksi pada tahun wafatnya Nabi. 

Zaid bin Tsabit menghabiskan waktu menulis ulang 
Alquran kurang dari 15 bulan. Sesudah aktivitas 
penyalinan yang dilakukan tim jam’u al-Qur’an ini selesai 
yang berwujud sebuah buku, Abu Bakr bertanya kepada 
para sahabat untuk memberi nama untuk buku tersebut. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 71 

Ada sahabat yang menawarkan nama sifr, ada pula yang 
mengusulkan nama injil. Pada akhirnya, sahabat 
bersepakat untuk memberikan nama mushaf baginya. Jadi 
Abu Bakr adalah Sahabat pertama yang mengumpulkan 
Alquran tertulis dalam sebuah jilid/buku yang bernama 
mushaf. 

Mushaf tersebut disimpan oleh Khalifah Abu Bakr 
sampai beliau wafat, kemudian disimpan oleh Khalifah 
‘Umar sampai wafat, lalu disimpan di rumah siti Hafsah 
putri ‘Umar dan istri Rasulullah hingga masa kodifikasi 
Alquran kedua pada masa ‘Utsman. Richard Bell 
meragukan riwayat-riwayat kodifikasi Alquran pada masa 
Abu Bakr. Dia berpendapat bahwa tidak ada kumpulan 
lengkap dari Alquran yang dibuat secara resmi pada masa 
Khalifah Abu Bakr, kisah ini mungkin dibuat-buat. 
Kumpulan pertama dari Alquran dibuat di masa ‘Usman. 

Setelah sahabat ‘Umar menjadi Khalifah, Beliau tidak 
mengirim salinan dari mushaf tersebut, akan tetapi beliau 
mengirim qari’-qari’ ke beberapa wilayah di luar kota 
Madinah dan memberi hadiah atau menggaji guru-guru 
yang mengajar Alquran. Seperti Ibnu Mas’ud yang dikirim 
ke Kufah, Abu Musa al-Asy’ari yang mengajar di Basrah 
dan Abu al-Darda’ yang telah menjadi guru Alquran di 
Damaskus. Pertemuan berikutnya akan membicarakan 
sekilas tentang mushaf-mushaf sahabat yang memiliki 
beberapa perbedaan dengan mushaf utsmany. 

Wallahu A’lam 



 

72 ~ Senarai Ulumul Quran 

Mushaf-Mushaf Sahabat Sebelum 
Kodifikasi Utsman 

Pada pertemuan sebelumnya, sudah disampaikan 
bahwa belum pernah ada pengumpulan Alquran dalam 
bentuk dan sempurna di sebuah mushaf. Ini adalah 
riwayat yang masyhur, karena ada riwayat lain yang 
menyebutkan sahabat Ali bin Abi Thalib yang pertama 
melakukan pengumpulan Alquran pada masa wafat 
kanjeng Nabi. 

Pada masa Khalifah ‘Umar dan ‘Utsman, para sahabat 
mulai menetap di beberapa wilayah di luar Madinah. 
Terdapat beberapa riwayat bahwa ada sahabat-sahabat 
yang memiliki mushaf pribadi, bahkan istri Nabi seperti 
Hafsah dan ‘Aisyah juga memiliki mushaf. Kita sering 
jumpai dalam literatur-literatur klasik ungkapan: (wa fi 
mushaf … / dan di dalam mushaf …). Yang menarik adalah 
bahwa mushaf-mushaf ini mempunyai beberapa 
perbedaan dengan mushaf utsmany yang kita kenal 
sekarang, perbedaan ini bisa dalam aspek: bacaan, tulisan, 
jumlah dan urutan surat. 

Informasi tentang jumlah dan urutan surat dalam 
mushaf-mushaf sahabat dapat dijumpai di kitab al-Fihris 
karya Ibnu al-Nadim, al-Itqan karya al-Suyuthi atau karya 
lain. Sedangkan mengenai bacaan yang berbeda bisa 
didapati dari kitab al-Mashahif karya Ibn Abi Daud al-
Sajistani dan kitab-kitab tafsir. Untuk membaca lebih 
lanjut tentang topik ini bisa dijumpai dalam kitab -antara 
lain: Tarikh al-Qur’an karya Theodore Noldeke, Tarikh al-
Qur’an karya ‘Abdussabur Syahin, Materials for The 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 73 

History of The Text of The Qur'an karya Arthur Jeffery, 
Rekonstruksi Sejarah al-Quran karya Taufiq Adnan Amal. 

Dari sekian mushaf sahabat, ada empat mushaf yang 
terkenal, yaitu: Mushaf Ali bin Abi Thalib, Mushaf Ibnu 
Mas’ud, Mushaf Ubay bin Ka’b, dan mushaf dan Ibnu 
‘Abbas. Di bawah ini kita akan sekilas membahas 
beberapa isu seputar mushaf Ibnu Mas’ud. Dari beberapa 
riwayat tentang mushaf Ibnu Mas’ud disebutkan bawah 
jumlah dan urutan surat di mushaf tersebut berbeda 
dengan mushaf yang kita baca sekarang, ditambah bahwa 
di mushaf tersebut tidak ada surat al-Fatihah dan al-
mu’awwizatain (surat al-Falaq dan al-Nas), bahkan ada 
sarjana Barat yang mengatakan bahwa Ibnu Mas’ud tidak 
memasukkan tiga surat tersebut karena dia 
meragukannya sebagai bagian dari Alquran. Apakah ini 
benar? 

Jumlah surat Alquran ada 114, Ibnu al-Nadim dalam 
al-Fihris mengatakan jumlah surat dalam mushaf Ibnu 
Mas’ud ada 110 surat, tapi setelah dihitung list surat yang 
ditulis ditemukan hanya 105. Sedangkan jumlah surat 
pada riwayat kitab al-Itqan 108 surat. Menurut Taufiq 
Adnan hal ini bisa saja karena kesalahan dari perawi atau 
penulis list surat. Sebagian ulama yang cenderung bahwa 
urutan surat di dalam mushaf adalah ijtihadi bukan tauqifi 
berdalil bahwa urutan surat di dalam mushaf-mushaf 
sahabat tidak sama, seandainya urutan surat itu tauqifi 
maka tidak akan ditemukan perbedaan dalam urutan 
surat. 

Ulama berbeda pendapat soal isu mushaf Ibnu Mas’ud 
(urutan dan jumlah surat, tidak mencantumkan al-Fatihah 
dan mu’awwidzatain), Pertama: ada ulama yang saya 



 

74 ~ Senarai Ulumul Quran 

sebut “al-mutsbitun”, membenarkan riwayat-riwayat itu 
karena kesahihan sanadnya. Mereka mengatakan itu 
ijtihad dari Ibnu Mas’ud, meskipun tidak ada sahabat yang 
mengikuti pendapatnya. Kedua: “al-naafun”, ulama yang 
tidak membenarkan riwayat-riwayat itu, mereka berdalil 
bahwa riwayat yang shahih tentang qiraat Ibnu Mas’ud 
telah sampai ke kita melalui qori-qori yang terkenal dan 
semua membaca Al-Fatihah dan Mu’awwidzatain. Imam 
‘Ashim, Imam Hamzah, dan Imam ‘Ali al-Kisa’I 
mempunyai sanad yang tersambung kepada Ibnu Mas’ud. 
Ketiga: ulama yang mencoba melakukan 
penafsiran/interpretasi atas riwayat-riwayat tersebut. 

- Beberapa argumentasi al-Baqillani dalam kitab al-
Intishar juga penting untuk dibaca. Dalam tesis, saya 
berpendapat bahwa Ibnu Mas’ud meyakini bahwa al-
Fatihah dan al-Mu’awwidzatain itu bagian dari Alquran, 
itu berdasarkan beberapa qiraat syadzah, riwayat tafsir 
dan sejarah. 

Wallahu A’lam 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 75 

Kodifikasi Alquran 
di Masa Khalifah Utsman 

Jika gugur syahidnya banyak sahabat penghafal 
Alquran dalam perang Yamamah menjadi latar belakang 
pengumpulan Alquran di masa Abu Bakr, maka 
perbedaan bacaan antar tabi’in menjadi faktor di balik 
pengumpulan Alquran di masa Utsman. Akan tetapi 
perbedaan bacaan yang seperti apa? Bukankah perbedaan 
bacaan sudah ada sejak masa Nabi? 

Wilayah negara Islam semakin meluas, banyak orang-
orang non-Arab masuk agama Islam, masing-masing dari 
mereka belajar ajaran Islam, termasuk Alquran, dari 
sahabat yang berada di wilayah tersebut. Orang Kufah 
membaca qira’at Ibnu Mas’ud, orang Bashrah membaca 
qira’at Abu Musa al-Asy’ari dan seterusnya. Akhirnya, 
muncul perbedaan bacaan di kalangan murid-murid 
sahabat, masing-masing membanggakan bacaannya, 
bahkan ada yang mengkafirkan yang lain karena beda 
qira’at. 

Ada riwayat yang menjelaskan bahwa perbedaan 
qira’at antar para qurra’ yang terjadi di hadapan sahabat 
Utsman di Madinah menjadi faktor dibalik kodifikasi 
Alquran. Riwayat lain menyebutkan bahwa ada 
perbedaan yang terjadi di beberapa wilayah yang jauh 
dari ibu kota, di mana Hudzaifah bin al-Yaman datang ke 
Madinah melaporkan hal tersebut kepada khalifah 
Utsman. Kejadian ini sekitar tahun 25 H. 

Sahabat Utsman membentuk tim kodifikasi Alquran 
yang terdiri dari sekitar 10 anggota, antar lain: Zaid bin 



 

76 ~ Senarai Ulumul Quran 

Tsabit, ‘Abdullah bin al-Zubair, Sa’id bin al-’Ash dan yang 
lain. Mushaf yang masih tersimpan di rumah Hafshah 
menjadi acuan utama.  

Hasil kerja dari tim ini adalah beberapa buah mushaf 
yang dikirim ke kota-kota besar: Kufah, Bashrah, Syam 
dan di Madinah. Pendapat ulama berbeda tentang jumlah 
mushaf yang ditulis, dari empat sampai tujuh mushaf. 
Perlu diingat bahwa terdapat perbedaan antar rasm 
mushaf-mushaf ini, perbedaan ini dimaksudkan agar 
mencakup perbedaan qiraat yang tidak bisa ditulis 
dengan satu rasam. Dari sini muncul ilmu rasm mushaf, 
kitab al-Muqni’ karya Abu ‘Amr al-Dani menjadi salah satu 
rujukan primer ilmu ini.  

Mushaf-mushaf lain selain mushaf utsmany dibakar, 
termasuk mushaf yang dihimpun di masa Abu Bakar 
dibakar sesudah wafat Hafshah. Disebutkan dalam 
riwayat bahwa sahabat-sahabat lain setuju dengan apa 
yang dilakukan oleh sahabat Utsman, hanya Abdullah bin 
Mas’ud yang dikabarkan enggan menyerahkan 
mushafnya.  

Mushaf-mushaf utsmany dikirim ke kota-kota besar 
bersama dengan guru yang mengajar bacaan mushaf 
tersebut. Ada pertanyaan mengenai pembatasan bacaan, 
jika perbedaan qiraat di masa Nabi dikaitkan dengan al-
ahruf al-sab’ah yang disebutkan dalam hadis-hadis Nabi, 
lalu apakah mushaf Utsmany masih mencakup al-ahruf al-
sab’ah? 

Ada tiga pendapat: pertama: masih mencakup seluruh 
al-ahruf al-sab’ah. Kedua: hanya mencakup satu huruf. 
Ketiga: mencakup huruf yang memungkinkan untuk 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 77 

dibacakan melalui rasm mushaf tersebut. Mushaf-mushaf 
ini ditulis tanpa titik atau tanda baca (harakat/syakal). 
Pertemuan selanjutnya akan dijelaskan perkembangan 
dan penambahan titik dan tanda baca. 

Wallahu A’lam 

Penambahan Titik dan Harakat 
Pada Penulisan Alquran 

Sebagaimana dijelaskan sebelumnya bahwa Alquran 
ditulis di masa khalifah Utsman tanpa titik dan harakat. 
Apakah para sahabat sudah mengenal titik, harakat atau 
tanda-tanda lain dalam penulisan kata dan kalimat? 
Beberapa riwayat menunjukan bahwa sahabat sudah 
mengenal yang disebut al-naqth dalam penulisan. Akan 
tetapi tidak ada penjelasan detail mengenai hal ini.  
Misalnya, diriwayatkan bahwa sahabat Ibnu ‘Umar tidak 
suka penulisan al-naqth pada mushaf. Begitu juga 
diriwayatkan bahwa Ibnu Mas’ud berkata: “Jangan 
campurkan dalam penulisan Alquran/mushaf dari selain 
Alquran.” 

Para sahabat menulis mushaf tanpa titik supaya dapat 
mencakup qira’at yang diriwayatkan dari Nabi. Ada dua 
macam titik (Nuqath/Naqth) yaitu: Naqth al-I’rab dan 
Naqth al-I’jam. Yang dimaskud dengan naqth al-I’rab 
adalah titik sebagai simbol harakat (kita kenal sekarang 
dengan fathah, kasrah, dhammah), titik ini berfungsi 
untuk membedakan antar harakat akhir kata, seperti titik 
atas huruf untuk menunjukan fathah, titik di bawah huruf 
untuk kasrah. Sedangkan naqth al-I’jam adalah titik untuk 
membedakan antar huruf yang bentuk tulisannya sama. 



 

78 ~ Senarai Ulumul Quran 

Seperti satu titik di bawah untuk huruf ba’, dua titik di 
atas untuk huruf ta’ dan seterusnya. 

Ziyad bin Abih meminta dari Abu al-Aswad al-Du’ali 
membuatkan/melakukan sesuatu untuk menjaga bahasa 
Arab dan bacaan Alquran dari kesalahan. Abu al-Aswad 
menguji 30 orang dari kota Bashrah dan akhirnya 
memilih seorang dari kabilah Abd al-Qais, salah satu 
kabilah di Bashrah. Abu al-Aswad membaca dan orang 
yang dari kabilah Abd al-Qais menulis titik dengan warna 
yang berbeda dengan tulisan mushaf. Titik satu di atas 
untuk fathah, titik satu di bawah untuk kasrah, titik satu 
di depan huruf untuk dhammah, dan dua titik untuk 
ghunnah. Semua titik ini hanya di akhir tiap kata saja. Ada 
yang berpendapat bahwa titik ini hanya di atas huruf yang 
musykil. Ternyata penambahan naqth al-I’rab pada 
tulisan mushaf belum menyelesaikan masalah. Di masa al-
Hajjaj bin Yusuf al-Tsaqafi, gubernur kota Iraq, problem 
terkait bacaan Alquran semakin bertambah. Oleh karena 
itu, dia meminta dari Nashr bin ‘Ashim untuk mencari 
solusi. Nashr bin ‘Ashim menulis titik-titik di atas semua 
huruf, sesuai dengan kaidah/cara Abu al-Aswad. 

Pada tahap selanjutnya, dan masih di masa al-Hajjaj, 
tim yang terdiri dari ‘Ashim bin Nashr, Yahya bin Ya’mur, 
dan al-Hasan al-Bashri melakukan beberapa tambahan 
lagi, yaitu: 

1. Mereka akan menambah naqth al-I’jam. 
2. Titik-titik akan ditulis dengan warna yang 

berbeda, 
3. Titik-titik ini tidak lebih dari 3 titik, 
4. Titik ini berbentuk sama dengan titik Abu al-

Aswad. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 79 

Tahap selanjutnya, ada beberapa daerah 
menggunakan warna-warni yang berbeda dalam menulis 
titik, seperti Madinah, Iraq, Andalusia dan yang lain. Al-
Khalil bin Ahmad al-Farahidi, pengarang kitab al-’Ain dan 
guru Imam Sibawaih, melihat bahwa mushaf yang ada di 
masanya sudah penuh dengan titik-titik yang berwarna-
warni. Lalu dia memutuskan untuk membedakan antar 
bentuk/penulisan naqth al-I’rab dan naqth al-I’jam. Ada 
10 tanda yang ditambah oleh al-Khalil: Fathah, dhammah, 
kasrah, syaddah, sukun, mad, hamzah wasahl/shilah, 
hamzah, raum, dan isymam sebagaimana kita kenal 
sekarang. 

Wallahu A’lam 

Sejarah Pencetakan Mushaf 

Alquran ditulis menjadi beberapa buah mushaf di 
masa Khalifah Utsman. Mushaf-mushaf ini mulai disalin 
oleh kaum Muslim yang ingin mempunyai mushaf milik 
pribadi. Dalam sejarah peradaban Islam, kita kenal profesi 
yang disebut nasikh/nussakh, bahkan ada tempat khusus 
di pasar yang dikenal dengan suq al-warraqin, pasar 
berbagai kitab yang disalin, termasuk mushaf.  

Dalam kajian manuskrip mushaf, banyak hal yang bisa 
diteliti, di antaranya: kertas dan tinta yang digunakan, 
model khat dan hiasan/kaligrafi, versi qiraat, tanda waqaf 
dan lain-lain. Kita bisa membayangkan, jika belum ada 
mesin cetak sampai sekarang, bagaimana caranya jika kita 
ingin memiliki mushaf? Di beberapa negara di Afrika, 
seperti di Maroko, masih mempertahankan model tahfidz 
tanpa mushaf cetak, tapi menulis ayat-ayat Alquran di 
papan kayu. 



 

80 ~ Senarai Ulumul Quran 

Terkait informasi mengenai sejarah pencetakan 
Alquran bisa dibaca dalam Printing of the Qur’an 
(Encyclopaedia of the Quran), atau tulisan-tulisan dalam 
bahasa Indonesia seperti buku Pak Hamam Faizin dan Pak 
Ihsan Fauzi Rahman.  

Sejarah peradaban dan keilmuan memasuki tahap 
baru setelah penemuan mesin cetak pada tahun 1436 M. 
oleh Guttenburg. Pencetakan Alquran pertama kali 
dilakukan di Venesia pada tahun 1499 M. Kemudian 
sarjana Barat asal Jerman yang bernama Ebrahami 
mengadakan proyek percetakan Alquran tahun 1694. 
Cetakan mushaf yang paling banyak digunakan dalam 
kajian keislaman di dunia Barat adalah cetakan mushaf 
oleh Flugel pada tahun 1834 M. Hampir semua cetakan 
mushaf Alquran yang dicetak di Barat tidak disambut baik 
oleh dunia Muslim. Terdapat beberapa faktor, di 
antaranya: karena masih terdapat kesalahan dalam 
penulisan, dan tidak menggunakan rasm Utsmany. 

Turki, Iran (1838) dan India (1852) menjadi negara-
negara Muslim awal yang mencetak Alquran. Kemudian 
muncul Mushaf Alquran cetakan Mesir, edisi ini mulai 
dicetak sekitar tahun 1890 M. Mushaf ini menggunakan 
tulisan rasm Utsmany dan riwayat yang dipilih adalah 
riwayat Hafsh. Kurang bagusnya kertas cetakan ini 
menjadi salah satu faktor terbentuknya panitia baru 
untuk penulisan Alquran dari ulama al-Azhar, cetakan 
pertama dari mushaf ini muncul pada tahun 1923 M. di 
mana mushaf cetakan Mesir ini mendapat sambutan baik 
di dunia Islam dan menjadi salah satu mushaf standar 
yang banyak digunakan di negara lain. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 81 

Di Arab Saudi mushaf mulai dicetak pada tahun 1949 
di Mekkah, penulisnya adalah Muhammad Thahir al-
Kurdy, mushaf ini ditulis sesuai kaidah rasam ‘Utsmany. 
Pada tahun 1984 pemerintah Arab Saudi resmi membuka 
percetakan mushaf terbesar di dunia, lokasi percetakan 
ini di kota Madinah, yang akhirnya kita kenal dengan 
sebutan mushaf Madinah.  

Di Indonesia, cetakan mushaf pertama kali muncul di 
Palembang pada sekitar tahun 1848, ada pendapat lain 
bahwa pencetakan mushaf di Indonesia dimulai pada 
sekitar 1950 oleh penerbit Salim Nabhan dari Surabaya.  
Sedangkan mushaf pojok mulai dicetak oleh Menara 
Kudus sekitar tahun 1957. Untuk mengikuti 
perkembangan cetakan mushaf di Indonesia bisa dibaca 
di status serial oleh Ustadz Hakim Njb Syukrie di bulan 
puasa ini, sudah ada sekitar 14 cetakan mushaf yang 
beliau bahas sampai sekarang. 

Wallau A'lam 

Perekaman Alquran 

Apakah tersebarnya mushaf-mushaf, sejak masih 
masih berupa tulisan tangan hingga dicetak, di berbagai 
belahan dunia sudah menyelesaikan persoalan 
pembacaan Alquran? Jelas bahwa Alquran mempunyai 
aturan khusus dalam bacaannya, di mana hal ini perlu 
dipelajari dari seorang guru, apalagi bahwa kaidah 
penulisan Alquran dengan rasm ‘utsmany berbeda dengan 
tulisan yang ishtilahi/imla’iy. Di masa khalifah ‘Utsman, 
setelah kodifikasi mushaf sudah tuntas, mereka mengirim 
mushaf itu bersama seorang guru. Di masa kini, negara-



 

82 ~ Senarai Ulumul Quran 

negara Islam yang begitu luas membutuhkan berapa guru 
Alquran dengan kualitas yang bagus? 

Pasti pengiriman guru Alquran ke berbagai wilayah 
yang jauh membutuhkan biaya yang tidak sedikit. Dengan 
latar belakang seperti ini, Labib al-Sa’id memunculkan ide 
untuk merekam bacaan Alquran, sekitar tahun 1379 H. 
Proyek ini diberi nama al-Mushaf al-Murattal atau al-Jam’ 
al-Shauti. Terkait penjelasan detail seputar proyek ini 
dapat dibaca dalam buku tulisan Labib al-Sa’id sendiri, Al-
Mushaf al-Murattal. 

Al-Mushaf al-Murattal adalah rekaman suara/audio 
bacaan Alquran. Ada banyak faktor dibalik perencanaan 
ini, antar lain: 

1. Mengajarkan dan memberi contoh ucapan/bacaan 
yang benar dan bagus, 

2. Menjaga dan memelihara Qira’at Alquran, 
3. Memudahkan tahfiz dan pengaran Alquran 

khususnya di daerah-daerah yang kurang bahkan 
tidak ada guru Alquran 

-Banyak tantangan yang dihadapi rekaman pertama 
ini, dari segi pendanaan maupun hal-hal teknis. Dari 
beberapa syaikh yang direncanakan untuk direkam 
bacaannya, hanya Syaikh Mahmud Khalil al-Hushari yang 
berhasil direkam murattalnya 30 juz dengan bacaan 
riwayat Hafsh. Dengan ini beliau menjadi Qori pertama di 
dunia yang direkam murattalnya/bacaanya 30 juz. 

Sesudah ini, beberapa negara ikut dalam langkah ini, 
salah satunya adalah Arab Saudi. Percetakan terbesar di 
dunia untuk mushaf Alquran selain mencetak mushaf dan 
terjemahan Alquran juga merekam murattal para 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 83 

imam/syaikh yang terkenal dengan bacaan berkualitas 
bagus, seperti Syekh ‘Ali ‘Abdurrahman al-Hudzaifi dan 
Ibrahim al-Akhdhar. 

Wallahu A’lam 

Sejarah Alquran Di Indonesia 

Berbicara sejarah Alquran di suatu tempat, daerah, 
atau negara sangat erat hubungannya dengan sejarah 
masuknya Islam di tempat itu. Salah satu model sejarah 
yang cocok untuk pembahasan seperti ini adalah model 
sejarah sosial. Lalu bagaimana dengan sejarah Alquran di 
Indonesia? 

Referensi yang bisa dibaca antar lain buku lawas yang 
sangat menarik: Sejarah Alquran karya H. Abu Bakr Aceh, 
tesis Wawan Djunaedi yang dicetak dengan judul Sejarah 
Qira’at di Nusantara, dan buku hasil penelitian lajnah 
pentashihan mushaf Alquran. Tentu terdapat beberapa 
artikel yang telah membahas beberapa aspek dari sejarah 
Alquran di Indonesia. Banyak bagian dari Sejarah Alquran 
di Indonesia yang dapat menjadi fokus kajian, misalnya: 
sejarah pembelajaran membaca Alquran (termasuk buku-
buku seperti Iqra’, Qira’ati, Yanbu’a, Ummi dan lain-lain), 
sejarah tahfizh, qira’at, seni baca Alquran, manuskrip 
maupun cetakan Alquran, lembaga dan pondok pesantren 
Alquran. 

Jika kita lihat pondok tahfizh Alquran (PTQ) di 
Indonesia, sebagai salah satu bagian penting dalam 
sejarah Alquran, maka di antara hal menarik adalah 
bahwa mayoritas pesantren di Indonesia khususnya di 
tanah Jawa mempunyai hubungan garis keilmuan (baca: 



 

84 ~ Senarai Ulumul Quran 

sanad) atau persaudaraan melalui pernikahan antara 
putra dan putri keluarga pesantren. Merujuk pada tulisan 
M. Syatibi, jaringan sanad-sanad Alquran para penghafal 
Alquran bersumber dari lima kyai, mereka adalah: KH. 
Muhammad Sa’id bin Isma’il Sampang Madura, KH. 
Muhammad Munawwir Krapyak Yogyakarta, KH. 
Muhammad Munawwar Sidayu Gresik, KH. Muhmmad 
Mahfuz Termas Pacitan, dan KH. Muhammad Dahlan 
Khalil Rejoso Jombang. 

Aktivitas menghafal Alquran di beberapa PTQ masih 
bercorak klasik, belum banyak perkembangan yang 
signifikan. Jarang ditemukan PTQ yang memberikan 
pembekalan terkait Qur’anic Studies. Padahal banyak 
tantangan yang dihadapi oleh santri-santri penghafal 
Alquran pada masa kini, mulai munculnya berbagai aliran 
dan gerakan radikal yang mengatasnamakan Islam, 
kebutuhan masyarakat kontemporer, dan potensi atau 
keterampilan yang dimiliki seorang hafizh. Pesantren 
sebagai salah satu lembaga pendidikan Islam atau pusat 
ilmu keislaman kini dituntut untuk bisa menciptakan 
inovasi yang sejalan dengan tantangan masa modern ini.    

Seiring dengan perjalanan kehidupan manusia, mesti 
akan ditemukan hal-hal baru yang memerlukan usaha 
baru untuk mengetahui dan memahaminya. Dibutuhkan 
berbagai aktivitas pengkajian dan studi yang 
berkelanjutan dengan melakukan berbagai inovasi dalam 
keilmuan Islam, juga memerlukan penguasaan 
metodologi serta informasi yang memadai,   

Melihat latar belakang semacam ini, Pusat Studi Al-
Qur’an (PSQ) juga mengadakan program khusus untuk 
para hafizh dari berbagai pesantren yang dinamai 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 85 

“Pesantren Pasca Tahfizh Bayt Al-Qur’an”. Program ini 
dikhususkan bagi para penghafal Alquran dari berbagai 
pesantren khusus tahfizh di seluruh Indonesia. Program 
ini direncanakan berlangsung selama enam bulan sampai 
satu tahun untuk setiap angkatan. 

Untuk pengembangan pendidikan PTQ di Indonesia 
yang sebagiannya masih terbatas pada ilmu qira'ah dan 
hafalan, belum sampai pada pendalaman ulumul Quran 
secara komprehensif, dirasa perlu ada beberapa PTQ 
untuk membuka Ma’had Aly atau perguruan tinggi studi 
Alquran. Kini sudah ada beberapa pondok tahfizh yang 
memiliki perguruan tinggi. Dengan berdirinya PTQ yang 
mendalami ulumul Quran, tafsir, serta ilmu-ilmu lain akan 
mampu mempersiapkan SDM penghafal Alquran yang 
handal dan mumpuni serta mampu bersaing dalam 
kancah global, serta mampu melakukan syiar-dakwah dan 
bertindak sesuai ajaran Alquran kepada masyarakat luas. 

Impian: al-Ma’had al-’Aly li al-Dirasat al-Qur’aniyyah, 
semua mahasantri yang mau daftar di sini sudah khatam 
Alquran, dan memiliki kemampuan membaca kitab 
dengan baik. Amin. 

Wallahu A’lam 



 

86 ~ Senarai Ulumul Quran 

Sejarah Sosial Alquran 
di Desa Benda, Brebes 

Dalam penulisan sejarah terdapat dua aspek penting 
yang perlu diperhatikan; heuristik dan hermeneutik. Yang 
pertama untuk menguraikan data, kronologi, penjelasan 
waktu dan tempat. Sedangkan yang kedua adalah dimensi 
interpretasi sejarah. Saya akan memaparkan sekilas 
tentang sejarah Alquran di desa Benda. 

Benda adalah nama desa yang terletak sekitar tujuh 
kilometer arah Timur dari kota Bumiayu, Brebes, Jawa 
Tengah. Dahulu desa ini pernah menjadi salah satu desa 
yang terkenal dengan banyak huffadh-nya, walaupun pada 
generasi sekarang tidak demikian. Di desa ini ada sebuah 
pondok besar yaitu Pondok Pesantren Al-Hikmah yang 
sejarahnya tidak bisa dipisahkan dari sejarah desa Benda. 
Pada sekitar tahun 1911, muncul seorang tokoh agama 
Islam yakni Kiai Khalil bin Mahalli yang merasa prihatin 
atas kondisi masyarakat. Beliau lebih terkenal sebagai 
seorang faqih. Sedikit demi sedikit desa Benda menjadi 
terkenal, selang beberapa tahun kemudian pada tahun 
1922 muncul pula seorang tokoh, yakni Kiai Suhaimi bin 
Abdul Ghani keponakan Kiai Khalil. Kedua tokoh ini 
kemudian saling bahu-membahu merubah kondisi 
masyarakat menjadi lebih baik terutama dari segi 
pendidikan agama Islam. 

Kiai Suhaimi adalah seorang alim yang pertama kali 
membumikan Alquran di desa Benda, beliau satu-satunya 
orang yang hafal Alquran pada saat itu di desa tersebut. 
Oleh karena itu, beliau banyak berkecimpung di dunia 
Alquran. Kiai Suhaimi melanjutkan musyafahah Alquran 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 87 

kepada Kiai Mohammad Munawwir di Krapyak-
Yogyakarta. Kyai Suhaimi nyantri di Krapyak tidak lama, 
karena mendapat dhawuh dari Kiai Munawwir agar 
pulang, di samping juga mendapat wasiat supaya 
mendirikan sebuah pesantren untuk mengajarkan 
Alquran, dan setelah mereka khatam dan hafal supaya 
dikirim ke Krapyak untuk melanjutkan belajar, akhirnya 
beliau pun pulang dan melaksanakan amanat tersebut. 

Kiai Suhaimi membangun asrama dengan 9 kamar 
untuk menampung santri yang masih berada di rumah 
penduduk dan di surau-surau. Dari sinilah kemudian kita 
mengenal Pondok Pesantren Al-Hikmah. Dalam 
mempersiapkan kader-kader huffadh, Kiai Suhaimi 
menyediakan fasilitas-fasilitas gratis kepada para santri 
di pesantren. Pada gelombang pertama, ada dua puluh 
santri yang menghafalkan Alquran. Namun yang khatam 
dan hafal hanya tiga orang santri. Mereka adalah Kiai 
Aminuddin, Kiai Fathoni dan Kiai Tahmid, dari ketiga 
santri tersebut, hanya seorang saja yang dikirim ke 
Krapyak, yakni Kiai Aminuddin untuk musyafahah kepada 
Kiai Munawwir. Pada waktu itu, masyarakat desa Benda 
sangat menghargai para hafizh Alquran. Itu semua berkat 
jasa Kiai Khalil dan Kiai Suhaimi. Beliau lebih aktif dalam 
dunia Pendidikan, dan gerakannya menggunakan lisanul 
hal. Ada sebuah cerita bahwa Kiai Suhaimi tidak berjabat 
tangan dengan seorang hafidz walaupun salah satu 
santrinya kecuali dalam keadaan suci. Kyai Suhaimi juga 
terkenal sebagai kiai yang kaya dan dermawan. Contoh 
lain, acara khitanan tidak akan dilaksanakan sebelum 
adanya acara khataman Alquran yang dibaca oleh para 
santri penghafal Alquran, dan biasanya anak-anak tidak 
dikhitankan sebelum menghafal juz ‘amma. 



 

88 ~ Senarai Ulumul Quran 

Semenjak Kiai Shadiq (putra Kiai Suhaimi) dan Kiai 
Masruri (cucu Kiai Khalil) menjadi pengasuh Pondok Al-
Hikmah, mereka berusaha untuk membangkitkan kembali 
pendidikan tahfiz Alquran di desa Benda dengan berbagai 
cara. Seperti mengirim santri dari desa Benda ke 
beberapa pondok tahfizh beserta biaya hidupnya. Usaha 
ini dilakukan karena melihat minat orang untuk 
menghafal Alquran mengalami penurunan dibandingkan 
periode sebelumnya. Di antara faktor-faktornya adalah: 
pertama, semangat generasi muda untuk menghafalkan 
Alquran yang semakin menurun. Mereka lebih sibuk 
dengan keinginan bekerja. Kedua, wafatnya para kiai 
sepuh penghafal Alquran dalam beberapa tahun terakhir 
pada saat itu. Dimulai dengan wafatnya Kiai Aminuddin 
tahun 2002 disusul oleh wafatnya Kiai Ali Asy’ari, dan 
putera beliau, Amanullah al-Hafidz, seorang alumni 
Pondok Pesantren Pandanaran Yogyakarta, dan Kiai 
Abdur Rasyid al-Hafidz, putra Kiai Aminuddin wafat pada 
tahun 2005, dan Kiai Abdul Qodir al-Hafidz. 

Pada masa kini, Pendidikan tahfizh Alquran 
dilanjutkan oleh keturunan dari dua kyai pendiri Pondok 
al-Hikmah, yaitu Kiai Dhiya al-Haq al-Hafidz (putra Kiai 
Shadiq Suhaimi), Kiai Muslichan Noor Abu Ghifar al-
Hafidz (menantu Kiai Shadiq Suhaimi), dan Kiai Izzuddin 
al-Hafidz (putra Kiai Masruri Abdul Mughni). Meskipun 
dengan keadaan yang disebut di atas, akan tetapi suara 
lantunan ayat-ayat Alquran dari para ibu yang hafidzat 
dapat didengar setiap hari mulai pagi hingga malam hari, 
hal tersebut dikemas dalam berbagai bentuk kegiatan 
seperti simaan Alquran, pengajian, Yasinan dan lain-lain. 

Wallahu A’lam 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 89 

Catatan Terakhir Dan Penutup 

Penulisan tentang sejarah selalu menarik bagi saya: 
tugas kelas, tugas akhir dan artikel jurnal, khususnya 
periode klasik. Kita selalu berusaha mencari fakta 
mengenai peristiwa (event), ruang (space), waktu (time), 
tokoh (man) serta perubahan dan keberlangsungan 
(change and contiunity) dalam pendekatan sejarah.  

Alquran diwahyukan kepada Kanjeng Nabi melalui 
malaikat Jibril, lalu disampaikan kepada para Sahabat. 
Metode talaqqi dan musyafahah tetap dipertahankan 
sampai sekarang walaupun Alquran sudah ada dalam 
bentuk tulisan dan rekaman suara. Alquran dari yang 
hanya bacaan dihafal, kemudian dicatat, ditulis, dihimpun 
menjadi mushaf, dicetak, direkam murattal-nya, dan 
sekarang menjadi mushaf digital. Etika terhadap Alquran 
juga ikut berkembang dari masa ke masa.   

Catatan mengenai sejarah Alquran di masing-masing 
negara dan wilayah mempunyai keunikan dan kekhasan. 
Ini belum lagi bicara soal living Qur’an dan teori resepsi, 
pasti tambah menarik. Setiap pertemuan yang saya tulis 
di sini dapat menjadi pembahasan bahkan buku tersendiri 
yang cukup panjang. 

Selama 14 pertemuan, 2 SKS, hehehe, dan sesuai 
dengan judul “pengantar” atau kalau bahasa kitabnya 
muqaddimah/mukhtasar jiddan, jadi monggo kita lanjut 
membaca lagi berbagai referensi jika kita ingin 
mendalami suatu sub pembahasan. Saya mengucapkan 
banyak terima kasih kepada semua guru saya, special for 
Pak Ahmad Rafiq, Ph.D, karena dari beliau saya belajar 
teori sejarah dan sosial dalam matakuliah Tarikh al-



 

90 ~ Senarai Ulumul Quran 

Qur’an waktu S1. Kepada KH. R. Abdul Hamid Abdul Qodir 
yang ikut membagi/share seri ini di halaman facebook-
nya, dan kepada semua teman-teman yang ikut membaca, 
komentar, atau memberi tanda like. 

Mohon maaf atas segala keterbatasan dan kesalahan. 
Semoga kita menjadi lebih dekat dengan Alquran sesuai 
dengan bidang dan kemampuan masing-masing, 
berkhidmah kepada Alquran dan ahlul Qur’an, sehingga 
Alquran menjadi syafa’at bagi kita di hari akhir. Semoga 
Allah menerima shalat, puasa, sedekah dan semua amal 
kita di bulan Ramadan ini, dan memperoleh Rahmat dan 
Maghfirah-Nya. Sampai jumpa di Kul_Feb yang lain, kull 
‘am wa antum bi-khair. Wa-akhiru da’wana anil-
hamdulillahi rabbil ‘alamin. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 91 

 

 

 

 
 
 

Ilmu Rasm & 
Naqth Mushaf 

 



 

92 ~ Senarai Ulumul Quran 

 

 

Pendahuluan 

Penulisan Mushaf Alquran mempunyai model yang 
khas dan berbeda dengan model penulisan konvensional 
atau disebut dengan rasam ishtilahi/imla’i. Model 
penulisan ketiga adalah rasam ‘arudhi yang digunakan 
untuk mengetahui wazan syair dalam ilmu ‘arudh, di 
mana harakat tanwin fathatain terkadang ditulis dengan 
huruf nun, dan harakat dhammah ditulis dengan huruf 
wawu. 

Dalam perkembangannya, model penulisan mushaf 
Alquran dikenal dengan rasam utsmani. Karena ia 
merupakan model/cara penulisan dan penyalinan kata-
kata dalam Alquran dengan cara yang disetujui oleh 
sahabat Utsman pada waktu penulisan mushaf di masa 
pemerintahannya. Ulama berbeda sikap terhadap rasam 
ini, ada yang mengatakan tauqifi, berarti ini bimbingan 
dari Nabi dan tidak boleh menulis mushaf Alquran dengan 
selain model/cara ini. Ada pula yang mengatakan ijtihadi, 
meskipun ijtihadi akan tetapi harus menjaga dan 
melestarikan model rasam ini. Pendapat ketiga, boleh 
menulis mushaf Alquran dengan menggunakan model 
rasam imla’i/ishtilahi, tidak harus rasam utsmani.  

Ilmu rasam berbeda dengan ilmu kaligrafi Arab yang 
mempelajari macam-macam tulisan/khath seperti khath 
Riq’ah, Diwani, Kufi, Naskhi, Farisi dan lain-lain. Ulama 
mencoba merumuskan pembahasan-pembahasan ilmu 
rasam dalam enam kaidah: 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 93 

1. pembuangan huruf 
2. penambahan huruf 
3. penggantian huruf 
4. penulisan hamzah 
5. penyambung dan pemisahan tulisan 
6. dan penulisan kata yang memiliki dua cara 

bacaan/qira’ah.  

Ilmu Nqath yang membahas titik dan harakat pada 
huruf akan dibahas pada pertemuan ke delapan dan 
seterusnya.  

Kitab al-Muqni’ fi Rasm Mahsahif al-Amshar karya Abu 
‘Amr al-Dani (w. 444 H) menjadi salah satu referensi 
utama dalam ilmu ini, termasuk dalam penulisan mushaf-
mushaf di seluruh dunia, di samping kitab al-Tabyiin 
karya Abu Dawud Sulaiman bin Najah (w. 496 H). Kitab 
al-Muqni’, menurut Zainal Arifin, ditahqiq/diedit oleh 
lima orang muhaqqiq yang berbeda. Al-Dani menulis 
beberapa karya yang menjadi rujukan penting dalam 
beberapa disiplin ilmu, sebut saja: al-Taisir (ilmu qira’at), 
al-Muqni’ (ilmu rasam), al-Muhkam (ilmu naqath), al-
Tahdid (ilmu Tajwid), al-Bayan (ilmu menghitung ayat 
Alquran). 

Pertemuan ini saya tutup dengan mengutip riwayat 
yang dinukil oleh al-Dani dalam bab pertama, Malik bin 
Anas ditanya: “Apakah boleh menulis mushaf Alquran 
sesuai/mengikuti model penulisan zaman sekarang?” 
Beliau menjawab, “Tidak, tapi ditulis sesuai dengan model 
penulisan yang dahulu (al-kitabah al-ula).” 

Rekomendasi bacaan: disertasi Zainal Arifin Madzkur, 
Perbedaan Rasam Usmani, disertasi ini sudah dicetak 
dalam bentuk buku. Wallahu A’lam. 



 

94 ~ Senarai Ulumul Quran 

Sejarah Awal Penulisan Alquran 

Dalam catatan sejarah, Alquran sudah dijaga dalam 
bentuk hapalan para sahabat maupun dalam bentuk 
tulisan sejak masa Nabi periode Mekah. Kuttab al-Wahy 
(sahabat-sahabat pencatat/penulis wahyu), seperti Zaid 
bin Tsabit pada periode Madinah, bertugas menulis 
wahyu Alquran, di samping sahabat-sahabat lain yang 
menjadi sekretaris Nabi untuk keperluan lain, seperti 
menulis surat-surat kepada raja-raja. 

Tidak ada riwayat-riwayat yang detail mengenai 
model dan cara penulisan kata-kata Alquran di lembaran-
lembaran (shahifah) yang ditulis di masa Nabi, termasuk 
mushaf pertama yang ditulis di masa pemerintahan 
sahabat Abu Bakar. Sahabat Zaid bin Tsabit mempunyai 
posisi penting dalam konteks ini, karena dia penulis 
utama Alquran di masa Nabi, mushaf di masa Abu Bakar 
dan Utsman bin ‘Affan. Latar belakang kodifikasi Alquran 
di masa Abu Bakar adalah gugurnya banyak sahabat 
penghapal Alquran pada perang Yamamah, sedangkan 
perbedaan bacaan/qira’at yang disandarkan kepada para 
guru Alquran dari kalangan sahabat menjadi latar 
belakang kodifikasi di masa khalifah Utsman. 

Abu ‘Amr al-Dani mengatakan bahwa mayoritas ulama 
berpendapat ada empat mushaf yang ditulis dan dikirim 
ke berbagai wilayah di masa Utsman: Kufah, Bashrah, 
Syam, dan satu di Madinah. Ada pula yang mengatakan 
tujuh mushaf dengan menambahkan Mekah, Yaman, dan 
Bahrain sebagai tiga wilayah tambahan yang dikirimi 
mushaf. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 95 

Terdapat sekitar enambelas riwayat yang ditulis di 
bab pertama kitab al-Muqni’ yang membicarakan tentang: 
dari mana kaum Muhajirin belajar ilmu kitabah/tulis, 
latar belakang kodifikasi di masa Abu Bakar, di masa 
Utsman, berapa kejadian dalam proses penulisan mushaf 
di masa Utsman, maupun pasca penulisan mushaf.  

Isu bahwa mushaf utsmani ditulis hanya dengan satu 
lahjah/dialog yaitu bahasa Quraisy menjadi topik menarik 
diskusinya ulama, ‘Abdullah Jabri dalam buku: Lahajat al-
’Arab fi al-Qur’an al-Karim cukup banyak membahas tema 
ini.  

Jika kita kembali pada salah satu riwayat al-Dani, 
sahabat Utsman berkata pada tim penulisan mushaf 
(‘Abdullah bin al-Zubair, Sa’id bin al-’Ash, ‘Abdurahman 
bin al-Harits dari suku Quraisy, dan Zaid bn Tsabit): “Jika 
kalian berselisih bersama Zaid maka tulislah dengan 
lisan/bahasa Quraisy, karena Alquran turun dengan 
bahasa Quraisy”. 

Tim penulisan mushaf berselesih soal penulisan kata 
(al-tabuh/al-tabut) apakah ditulis dengan ha’ 
sebagaimana pendapat Zaid atau dengan huruf ta’ 
sebagaimana pendapat tiga anggota dari suku Quraisy, 
yang akhirnya Utsman memutuskan untuk ditulis dengan 
huruf ta’ (al-tabut). 

Wallahu A’lam 



 

96 ~ Senarai Ulumul Quran 

Membuang Huruf Alif 
dari Penulisan Kosa Kata Alquran 

Fenomena perbedaan tulisan mushaf Alquran dengan 
tulisan bahasa Arab bukan-Quran menjadi faktor utama 
lahirnya ilmu rasam. Karya paling awal yang sampai ke 
kita tentang fenomena perbedaan rasam mushaf-mushaf 
adalah bab ikhtilaf mashahif ahl al-amshar dalam kitab 
Fadha’il al-Qur’an karya al-Qasim bin Sallam (w. 224 H). 

Salah satu perbedaan rasam adalah soal pembuangan 
huruf Alif. Ulama mencoba memberi beberapa macam 
alasan/penjelasan (ta’lil) atas perbedaan ini: ta’lil 
lughawi/nahwi, dan ta’lil bathini (terdapat 
hikmah/rahasia di baliknya).  

Perlu diketahui bahwa perbedaan penulisan ada yang 
muttafaq fih (tulisannya seperti itu pada semua mushaf) 
ada yang mukhtalaf fih (terdapat perbedaan antara 
mushaf di suatu daerah dan daerah lain). Contoh lafal (  وما

) dan (يخدعون  وعدنا وإذ ) di semua mushaf ditulis tanpa alif, 

meskipun Nafi’, Ibn Katsir dan Abu ‘Amr membaca lafal 
pertama dengan alif, Qs. Al-Baqarah: 9 ( يخادعون  وما  / wa-ma 

yukhadi’un), dan lafal kedua dibaca dengan alif, Qs. Al-
Baqarah: 51 ( اواعدن وإذ  / wa-idz waa’adna), oleh semua 

imam tujuh (al-qurra’ al-sab’ah) kecuali Abu ‘Amr yang 
membaca tanpa alif. 

Terkadang al-Dani tidak memberi kaidah khusus pada 
soal pembuangan alif dengan ungkapan: “Yang kami 
riwayatkan bahwa alif dibuang dari penulisan kata-kata 
berikut ini: …”, tapi di tempat lain al-Dani mencoba 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 97 

memberi kaidah khusus, seperti ini: “Penulis-penulis 
mushaf sepakat membuang tulisan alif sesudah YA’ nida’, 
dan sesudah HA’ tanbih..”, contoh: ( الناس يأيها )  dan (يرب)  

padahal semuanya dibaca dengan alif ( الناس أيها يا ) dan (  يا

 sebagai contoh, yang dibaca (هتين) dan (هذا) Begitu juga .(رب

 .(هاتين) dan (هاذا)

Lafal سبحنه ,سبحن, dan سبحنك semua ditulis dengan tanpa 

alif, sedangkan lafadz yang di Qs. Al-Isra’: 93 ( ربي سبحان قل ) 

terdapat perbedaan, ada yang menulis dengan alif dan ada 
yang tanpa alif, meski al-Dani mencoba memberi 
kesaksiannya bahwa dia pernah melihat mushaf-mushaf 
di daerah Irak menulisnya dengan alif. Begitu juga kata 
( كتاب/كتب ) ditulis tanpa alif kecuali di Qs. Al-Ra’d: 38, al-

Hijr: 4, al-Kahf: 27, dan al-Naml:1 ditulis dengan alif.  

Jadi, pada mushaf yang sama terkadang ada suatu kata 
yang tulisan umumnya sama hanya beda pada kata-kata 
tertentu (mustatsnayat), seperti kata (سموت) yang di 

seluruh Alquran ditulis seperti itu tanpa alif kecuali di Qs. 
Fushilat: 12 ditulis dengan alif (سموات), al-Dani 

berkomentar bahwa itu pada semua mushaf. Menarik 
untuk dicek bahwa di mushaf standar Indonesia ditulis 
tanpa alif. Saya pernah bertanya kepada Lajnah Pentashih, 
ternyata mereka menggunakan referensi lain selain al-
Dani. Silahkan cek tulisan ayat tersebut antara mushaf 
cetakan Madinah, Damaskus atau Kairo dengan cetakan 
mushaf Kementerian Agama RI.  

Wallahu A'lam. 



 

98 ~ Senarai Ulumul Quran 

Penambahan Huruf dalam 
Penulisan Kosakata Alquran 

Pembahasan tentang membuang huruf dari penulisan 
kosakata tertentu dalam Alquran tidak akan dibahas 
secara keseluruhan. Ada lima macam Hadzf al-Haraf, 
yaitu: membuang huruf Alif, Wawu, Ya’, Lam, dan Nun. 
Jika diteliti dalam bacaan Alquran, kita temukan bahwa 
tidak semua huruf yang tertulis dibaca. Ini karena ada 
beberapa huruf yang ditambahkan dalam penulisan 
(ziyadah al-huruf). Sebagian kasus dipelajari dalam jilid 
bacaan Gharib metode Qira’ati. Sedangkan mushaf al-
Quddus cetakan Kudus memberi beberapa 
keterangan/catatan di bagian bawah bahwa huruf ini 
dalam kata ini tidak dibaca. 

Huruf yang ditambahkan dalam hal ini adalah: Alif, 
Wawu, dan Ya’. 

• Contoh penambahan huruf Alif, Qs. Al-Baqarah: 
259 ( عام مائة الله فأماته ), al-Nisa’: 176 ( امرؤا إن ), dan al-

Kahf: 23 ( لشاىء تقولن ولا ). 

• Contoh penambahan huruf Wawu, Qs. Al-A’raf: 
145 ( الفسقين دار سأوريكم ), dan Thaha: 54 ( النهى لأولى ) di 

mana huruf Wawu tidak berpengaruh pada 
bacaan, dengan kata lain: tidak dibaca.  

• Contoh penambahan huruf Ya’, Qs. Ali ‘Imran: 
144 ( مات أفإين ), Yunus: 15 ( تلقاءى من ) al-Dzariyat: 47 

( بأييد بنينها والسماء ), di mana huruf Ya’ tidak 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 99 

berpengaruh pada bacaan, dengan kata lain: tidak 
dibaca. 

Sebagaimana dijelaskan pada pertemuan-pertemuan 
lalu bahwa ada kosakata tertentu yang ditulis di dalam 
Alquran dengan dua cara. Perhatikan perbedaan 
penulisan kata (نبأ) Qs. Al-An’am: 34 ( المرسلين نبإى من جاءك ولقد ) 

dan ayat 67 di surat yang sama ( مستقر نبإ لكل ). 

Terkadang ada huruf yang mengganti posisi huruf lain 
atau yang disebut ibdal. Contoh yang masyhur adalah: 

(الحيوة) ,(الزكوة) ,(الصلوة)  dan (الربوا). Semua dibaca (الصلاة), 

(الحياة) ,(الزكاة) , dan (الربا). Akibat dari ketidak pengetahuan 

hal-hal yang berhubungan dengan rasam seperti ini 
kadang-kadang ada yang salah membaca Qs. Al-Taubah: 
103 ( لهم سكن صلوتك إن ) dengan membaca huruf Wawu, 

sehingga jadi seperti bentuk jamak/plural, padahal 
seharusnya dibaca dengan Alif ( لهم سكن صلاتك إن ). 

Pertemuan selanjutnya akan dijelaskan Rasam 
Alquran dan hubungannya dengan bacaan Alquran, ilmu 
Qira’at. Wallahu A’lam 

 



 

100 ~ Senarai Ulumul Quran 

Rasam Alquran Dan Qira’at 

Hubungan Rasam Alquran dengan Qira’at dapat dilihat 
dari dua hal. Pertama, bahwa rasam mushaf utsmani 
menjadi salah satu syarat atau tolak ukur diterimanya 
suatu qira’ah, dua syarat lainnya adalah memiliki sanad 
yang shahih, serta sesuai dengan kaidah-kaidah dalam 
bahasa Arab. Kedua, terkait pada praktik bacaan, 
termasuk persoalan cara waqaf/berhenti pada suatu kata.  

Ulama qira’at menjelaskan bahwa qira’at yang 
diterima harus sesuai dengan salah satu rasam mushaf 
utsmani. Hal ini dikarenakan mushaf-mushaf yang ditulis 
di masa Utsman memiliki perbedaan. Di antara contohnya 
adalah Qs. al-Baqarah: 116 di mushaf Syam ditulis tanpa 
huruf Wawu ( ولدا الله اتخذ قالوا ) sedangkan mushaf di daerah 

lain ditulis dengan Wawu ( ولدا الله اتخذ وقالوا ). Ibnu Mujahid 

(w. 324 H) menjelaskan bahwa hanya Ibnu ‘Amir al-Syami 
yang membaca tanpa Wawu, dan Imam-imam lain 
membaca dengan Wawu. Di Surat yang sama ayat 132, 
Imam Nafi’ dan Ibnu ‘Amir membaca dengan Alif ( بها وأوص ى ) 

sesuai mushaf Madinah dan Syam, selain dua imam 
tersebut membaca tanpa Alif ( بها ووص ى ) sesuai dengan 

mushaf Bashrah dan Kufah. 

Contoh di surat lain, Qs. Ali ‘Imran: 133, mushaf 
Madinah dan Syam menulisnya tanpa huruf Wawu (سارعوا) 

begitu juga bacaan imam Nafi’ dan Ibn ‘Amir, mushaf lain 
menulisnya dengan Wawu (وسارعوا). Qs. Yasin: 35 di mushaf 

Kufah tertulis tanpa huruf Ha’ ( أيديهم عملت وما ) begitu juga 

bacaan di riwayat imam Syu’bah dari imam ‘Ashim, imam 
Hamzah dan imam al-Kisa’i. imam-imam lain dari Qurra’ 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 101 

Sab’ah membaca dengan Ha’ ( أيديهم عملته وما ) sebagaimana 

tertulis di mushaf selain mushaf Kufi. 

Contoh-contoh di atas tergolong dalam kategori 
muwafaqah tahqiqiyyah. Beda dengan contoh bacaan di 
al-Fatihah (maaliki) dengan Alif padahal tulisan mushaf 
tanpa alif (ملك) maka ini masuk kategori muwafaqah 

ihtimaliyyah. 

Kaidah penulisan dalam bahasa Arab (Qawa’id al-
Imla’) bahwa Ta’ ta’nits ditulis Ta’ maftuhah/mabsuthah 
jika kata itu kata kerja (قالت) (جاءت) (صامت) , akan tetapi jika 

bukan kata kerja maka ditulis dengan Ta’ marbuthah 
(ابنة) (شجرة) (رحمة) . Berbeda dengan di Alquran yang sering 

terdapat perkecualian dalam penulisan kata-kata 
tertentu, hal ini berhubungan dengan bacaan. Karena 
beberapa imam lebih mengutamakan berhenti dengan 
bunyi sesuai dengan yang tertulis, contoh jika tertulis 
 maka berhenti dengan membaca Ha’, tetapi jika (لعنة)

tertulis (لعنت) maka berhenti dengan membaca Ta’. 

Banyak kitab tajwid, seperti Muqaddimah al-
Jazariyyah, yang membahas tentang al-Ta’aat. Ini 
pembahasan ilmu rasam yang berhubungan dengan ilmu 
tajwid. Ada sekitar 20 kata yang dibahas dalam topik ini. 
Contoh kata (رحمة) ditulis dengan Ta’ marbuthah di 

seluruh Alquran kecuali tujuh tempat ditulis (رحمت), semua 

kata (شجرة) ditulis dengan Ta’ marbuthah kecuali satu 

tempat di tulis dengan ta’ maftuhah ( الزقوم شجرت ) Qs. al-

Dukhan: 43.           

Wallahu A'lam. 



 

102 ~ Senarai Ulumul Quran 

Rasam Kosakata Alquran Dan Makna  

Dalam pertemuan ketiga dijelaskan bahwa ulama 
berbeda cara dalam menjelaskan perbedaan penulisan 
kosakata dalam Alquran, mayoritas ulama cenderung 
memberi argumentasi bahasa, ada juga yang mencoba 
mencari hikmah yang berhubungan dengan makna dibalik 
fenomena ini. Dari kelompok kedua akan saya jelaskan 
tentang dua tokoh yang memiliki beberapa interpretasi 
unik tentang keistimewaan rasam Alquran, Muhammad 
Syamlul dan ‘Adnan al-Rifa’i. 

Bagi Muhammad Syamlul, sisi tulisan dan bacaan 
Alquran merupakan mukjizat. Setiap perbedaan dalam 
penulisan kosakata Alquran mengharuskan kita untuk 
berhenti sejenak untuk merenungi hikmah di baliknya. 
Banyak contoh untuk ijtihad Symalul dalam hal ini, di 
antaranya Qs. al-Kahf: 34 dan 37. Ayat-ayat ini 
menceritakan dua teman yang Allah beri dua buah kebun 
kepada salah satu dari mereka, pada awalnya dua orang 
laki-laki ini adalah teman tekat, ini terlihat dari tulisan 
Alquran ( لصحبه فقال ) yang tertulis tanpa alif sehingga 

semua huruf kata ini tersambung, ini simbol kedekatan 
mereka menurut Syamlul. Akan tetapi, ketika laki-laki 
yang diberi dua kebun menampakkan sifat buruk yaitu 
sombong dan tidak bersyukur atas kenikmatan Allah 
mulai ada jarak antara dua teman ini yang terlihat dari 
tulisan kata kedua ( صاحبه له قال ) dengan alif, antara huruf-

huruf kata tersebut ada jarak. 

Ini juga yang menjadi alasan mengapa kata (  صاحبكم وما

 di Qs. al-Takwir: 22 tertulis dengan alif sebagai (بمجنون 

tanda bahwa meski kanjeng Nabi Muhammad itu dari 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 103 

suku Quraisy yang disebutkan dengan (teman kalian), 
tetapi ada jarak atau perbedaan antar mereka dari segi 
akidah dan sifat. Membuang atau menambah huruf Alif 
dalam penulisan kata Aluran tidak selalu bermakna 
sebagai jarak, di contoh lain Syamlul memahami tidak 
tertulisnya Alif sebagai simbol cepat/segera. Kata (إطعام) 

ditulis di seluruh Alquran dengan Alif, hanya di Qs. al-
Balad: 14 ditulis ( مسغبة ذي يوم في إطعم أو ), tersambung huruf 

dalam kata ini bermakna cepat atau segera orang 
memberi makan pada hari terjadi kelaparan. 

‘Adnan al-Rifa’i secara jelas mengatakan bahwa dia 
menggunakan riwayat Hafsh dan Mushaf cetakan 
Madinah dalam penelitiannya tentang Alquran sebagai 
mukjizat Nabi yang paling agung/besar (al-Mu’jizah al-
Kubra). Di antara contoh yang terkait rasam adalah 
penulisan nama Nabi Ibrahim yang ditulis dalam Alquran 
dengan dua cara (إبرهم) dan (إبرهيم). Yang tanpa huruf Ya’ 

untuk fase pertama kehidupan Nabi Ibrahim, semua kata 
 ,tanpa Ya’ disebut dalam surat al-Baqarah (إبرهم)

sedangkan di surat lain selain al-Baqarah ditulis seperti 
ini (إبرهيم).  

Menariknya bahwa dalam Alkitab, Nabi Ibrahim 
mempunyai dua nama, perubahan ini terjadi setelah 
Beliau memiliki putra. Penjelasan dari Syamlul dan al-
Rifa’I soal perbedaan penulisan nama Nabi Ibrahim juga 
dekat dengan ini. Pada Kitab Kejadian 17: 5 (Karena itu 
namamu bukan lagi Abram, melainkan Abraham, karena 
engkau telah Kutetapkan menjadi bapa sejumlah besar 
bangsa). Dalam Perjanjian lama/al-’Ahd al-Qadim 



 

104 ~ Senarai Ulumul Quran 

berbahasa Arab disebutkan (  اسمك يكون  بل أبرام بعد اسمك يدعى فلا

         (إبرهيم

Wallahu A'lam 

Mengenal Titik Pada 
Penulisan Mushaf Alquran 

Mushaf Alquran ditulis tanpa titik dan harakat, bahkan 
nama surat, nomor ayat, tanda waqaf/berhenti dan 
lainnya juga tidak ada. Kaidah-kaidah penulisan titik dan 
harakat dipelajari dalam ilmu Dhabth, yaitu sebuah ilmu 
yang membahas tentang tanda-tanda yang ditambahkan 
pada huruf-huruf muhsaf, juga maknanya yang dimaksud, 
serta cara penulisannya. Ada dua macam titik, nuqath al-
I’rab dan nuqath al-I’jam. Yang pertama sebagai tanda 
harakat (fathah, kasrah, dhammah), dan yang kedua 
untuk membedakan huruf yang bentuk tulisannya mirip 
(ba’, ta’, tsa’). 

Abu al-Aswad al-Du’ali (w. 69 H) disebut sebagai 
pencetus penambahan titik I’rab. Pada suatu ketika, Abu 
al-Aswad mendengar seseorang yang membaca lafal wa-
Rasuluh di Qs. al-Taubah: 3 dengan jar wa-Rasulih, tentu 
kesalahan bacaan ini berpengaruh pada makna. Lalu Abu 
al-Aswad menyeleksi 30 orang dan memilih seorang dari 
suku ‘Abd al-Qais. Dia bertugas memberi titik pada tulisan 
mushaf sesuai gerakan bibir bacaan Abu al-Aswad, titik di 
atas huruf sebagai tanda fatha, Titik di samping huruf 
sebagai tanda dhammah, dan titik di bawah huruf sebagai 
tanda kasrah, jika tanwin ditulis dua titik. Semua titik ini 
ditulis dengan warna tinta yang beda dengan warna tinta 
rasam Alquran. Penambahan titik pembeda huruf yang 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 105 

memiliki bentuk tulisan yang mirip dimulai di tangan 
Nashr bin ‘Ashim (w. 89 H) dan Yahya bin Ya’mur (w. 129 
H), contoh huruf yang mempunyai tulisan dan bentuk 
yang sama: Jim-Ha’-Kha’, Fa’-Qaf, Shad-Dhad, dan lainnya. 

Al-Khalil bin Ahmad al-Farahidi (w. 170 H) 
mengembangkan apa yang telah dikenalkan oleh Abu al-
Aswad al-Du’ali. Titik berubah menjadi harakat yang 
diambil dari huruf, seperti waw kecil di atas huruf untuk 
dhammah, goresan alif memanjang miring di atas huruf 
untuk fathah. Simbol bagian dari huruf Syin sebagain 
tanda syaddah (singkatan dari sukun syadid), dan bagian 
dari huruf Kho’ untuk sukun sebagai tanda sukun biasa 
(singkat dari sukun khafif). Semua tanda harakat ini 
ditulis dengan warna yang beda juga. 

Ilmu Dhabth ini mulai dan berkembang di tangan 
ulama Bashrah. Jika diperhatikan, Ulama bahasa Arab 
mempunyai peranan besar dalam ilmu ini, termasuk 
sejarah awal ilmu qira’at dan tafsir. Oleh karena itu, 
berapa kali saya sarankan mahasiswa yang mempelajari 
Alquran dan Tafsir untuk membaca sejarah bahasa, 
sejarah nahwu dan yang berhubungan dengannya, misal 
buku Syauqi Dhaif yang berjudul al-Madaris al-
Nahwiyyah.  

Wallahu A'lam 



 

106 ~ Senarai Ulumul Quran 

Perbedaan Pendapat Ulama 
Mengenai Titik di Mushaf 

Tidak sedikit perkara yang sekarang kita anggap 
sebagai hal yang wajar, umum, lumrah, biasa, sejak awal 
tidak seperti itu. Contoh dalam konteks Alquran, bacaan 
riwayat Hafsh. Pada masa kini, hampir 85% dari 
masyarakat muslim dunia membaca dengan riwayat itu, 
padahal dahulu di Mesir, Hijaz, Syam, Irak dan yang lain 
bacaan Hafsh tidak menjadi bacaan mayoritas. Bahkan 
Tafsir Jalalain yang dibaca di pesantren tidak ditulis 
berdasarkan riwayat Hafsh. Begitu juga soal titik di 
tulisan mushaf Alquran. 

Mungkin sebaliknya, jika sekarang ada penerbit yang 
mencetak Alquran tanpa titik, ada yang komentar: “Wah, 
ini penerbit yang mau menyesatkan umat Islam.” Sejak 
awal ada pendapat dari beberapa sahabat yang tidak 
setuju jika tulisan mushaf Alquran ditambahkan titik, 
sebut saja Abdullah bin Mas’ud, Abdullah bin ‘Umar dari 
kalangan sahabat, dan Qatadah, Ibn Sirin dari kalangan 
Tabi’in. 

“Kosongkan Alquran, jangan mencampurkan dengan 
hal yang bukan dari Alquran,” seperti ini bunyi beberapa 
riwayat. Kekhawatiran mereka adalah: jangan sampai 
masyarakat nanti mengira bahwa titik-titik ini bagian asli 
dari Alquran. Kata nuqath di sini mencakup tanda-tanda 
ta’syir (diambil dari kata ‘asyarah/sepuluh, tanda untuk 
menunjukan sepuluh ayat, karena ada riwayat yang 
menerangkan bahwa sahabat belajar Alquran sepuluh 
ayat, tidak pindah ke sepuluh ayat selanjutnya kecuali 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 107 

sudah paham dan mengamalkan sepuluh ayat pertama, 
nama surat, tanda harakat/syakal (I’rab). 

Sedangkan ulama yang membolehkan menambahkan 
titik pada tulisan mushaf mengharuskan warna titik itu 
dituliskan dengan warna yang beda dengan warna tinta 
tulisan Alquran yang ditulis dengan tinta warna hitam, di 
antara warna yang umum digunakan untuk tanda-tanda 
lain adalah merah, kuning, dan hijau. 

Penambahan titik sebagai tanda harakat/syakal 
(fathah, kasrah, dhammah dan lainnya) dikarenakan 
banyak orang yang salah dalam membaca Alquran, 
khususnya harakat I’rab di akhir kata. Bentuk titik ini 
akan mengalami perubahan seperti yang dijelaskan di 
pertemuan lalu. Sehingga mushaf yang kita baca sekarang, 
tulisan ayat Alquran, titik pembeda huruf yang bentuk 
tulisannya sama (naqth al-’ijam), syakal/harakat (naqth 
al-I’rab), tanda waqaf dan lainnya semua ditulis dengan 
tinta warna hitam. Alhamdulillah tidak ada yang protes 
meminta harus dicetak sesuai model tulisan generasi 
ulama salaf, titik warna-warni. 

Wallahu A’lam. 



 

108 ~ Senarai Ulumul Quran 

Urutan Huruf Hija’iyyah 

Bagaimana urutan huruf bahasa Arab jika tidak ada 
titik? Salah satu pembahasan dalam kitab al-Muhkam 
karya al-Dani adalah urutan huruf hija’iyyah dalam 
penulisan. Jika kita membaca beberapa literatur klasik 
akan ditemukan bahwa urutan huruf dalam pembahasan 
ulama bisa dibagi tiga macam: 

1. Berdasarkan makhraj (tempat keluar) huruf 
2. Berdasarkan bentuk tulisan 
3. Abajadun Hawazun.  

Di dalam kitab al-’Ain, al-Khalil bin Ahmad al-Farahidi 
(w. 170 H) mengurutkan huruf berdasarkan makhraj, 
hanya saja beliau memulai dengan huruf ‘Ain. Berbeda 
dengan murid beliau yaitu Sibaweh (w. 180 W.) dalam 
kitabnya yang berjudul al-Kitab yang mengurutkan huruf 
dari Hamzah, Alif dan seterusnya (huruf al-
halq/tenggorokan). Ulama Tajwid lebih banyak dalam 
menjelaskan tentang huruf mengikuti pengelompokan 
huruf sesuai dengan makhraj. 

Urutan huruf Alif, Ba’, Jim, Dal, Ha’, Waw, Zai dan 
seterusnya sudah lama dikenal di masyarakat Arab, bisa 
jadi sebelum masa Nabi. Karena dalam salah satu riwayat 
Asbab al-Nuzul Qs. Aal ‘Imran: 7, adalah ketika seorang 
Yahudi menyampaikan kepada Nabi alasan dia tidak 
masuk agama Islam: “Bagaimana saya masuk suatu agama 
yang hanya akan berjaya/berkuasa 71 tahun”, kata si 
Yahudi. Sebab di dalam Alquran disebut ayat Alif Lam 
Mim, yang jika dihitung berdasarkan perhitungan hisab 
al-jummal: Alif = 1, Lam = 30, Mim = 40. Riwayat 
lengkapnya bisa dibaca di kitab tafsir Muqatil bin 
Sulaiman (w. 150 H). 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 109 

Di antara ulama awal yang menggunakan urutan 
huruf: Alif, Ba’, Ta  dan seterusnya yang kita kenal 
sekarang adalah Ibn Jinni (w. 392 H.) dalam kitab Sirr 
Shina’ah al-’Irab. Abu ‘Amr al-Dani mencoba menjelaskan 
tentang urutan ini. Alif disebut pertama karena ia huruf 
yang paling banyak diucapkan dan digunakan, diikuti 
dengan Ba’-Ta’-Tsa’ karena termasuk tiga huruf yang 
bentuknya mirip, begitu juga Jim-Ha’-Kha’, kemudian 
diikuti dengan dua huruf yang bentuknya mirip, Dal-Dzal 
dan seterusnya.  

Beberapa ulama mencoba memberi penjelasan 
tentang: (Abajada), (Hawazun), (Hathaya), (Kalamun) dan 
seterusnya, ada yang mengatakan ini nama-nama raja dari 
Negara Madyan. Ada juga yang melihatnya sebagai simbol 
atau singkatan dari suatu ungkapan. 

Wallahu A’lam. 



 

110 ~ Senarai Ulumul Quran 

Perbedaan Ulama Dalam 
Memberi Tanda Titik Pada Huruf 

Perlu diingat bahwa tujuan ada titik I’rab yang nanti 
bentuknya menjadi harakat yang kita kenal maupun titik 
pembeda huruf yang tulisannya sama adalah agar 
membantu seorang pembaca Alquran tidak salah dalam 
bacaannya. Dalam ilmu ini terdapat beberapa mazhab, 
pendapat, dan riwayat. Ini yang kurang disadari oleh 
sebagian orang, sehingga menyalahkan yang lain karena 
tidak sesuai dengan model mushaf yang dia gunakan. 

Contoh huruf Fa’ dan Qaf, dalam riwayat al-Khalil bin 
Ahmad dijelaskan: huruf Fa’ jika disambung dalam 
penulisan maka diberi satu titik di atas, dan jika 
dipisahkan (tidak disambung dalam penulisan dengan 
huruf lain) maka tidak diberi titik. Sedangkan huruf Qaf 
jika disambung maka ditulis satu titik di bawahnya, dan 
ada sebagian ulama yang menuliskannya dengan dua titik 
di atas, tapi jika huruf Qaf dipisahkan maka tidak diberi 
titik. Abu ‘Amr al-Dani menjelaskan bahwa hal yang di 
atas menjadi seperti mazhab, jadi ulama wilayah timur 
(Ahlul Masyriq) menulis Fa’ dengan satu titik di atas, dan 
Qaf dengan dua titik. Sedangkan ulama wilayah Barat 
(Ahlul Maghrib) menulis huruf Fa’ dengan satu titik di 
bawah huruf, dan Qaf dengan satu titik di atas huruf.  

Usaha ulama memang luar biasa demi menjaga bacaan 
Alquran, hampir semua bunyi bacaan memiliki simbol 
yang ditulis pada huruf, mulai dari harakat Fathah, 
Kasrah, Dhammah, Sukun, Syaddah, sampai bacaan 
Isymam, Imalah, Ikhtilas dan lainnya. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 111 

Contoh harakat Syaddah, simbol yang kita temukan di 
mushaf sekarang adalah mirip huruf Sin, padahal itu Syin 
tanpa titik. Ada juga yang menjadikan huruf Dal kecil 
sebagai simbol Syaddah, Dua-duanya diambil dari kata 
syadid. Sedangkan harakat sukun itu huruf Kho’ kecil 
(meskipun ditulis kepala huruf Kho’ tanpa titik) diambil 
dari awalan kata khafif. Ini belum lagi kaidah-kaidah 
dalam penulisan Hamzah, dua Hamzah dalam satu kata, 
dan dua Hamzah dalam dua kata yang berurutan.  

Penulisan harakat berhubungan dengan riwayat 
mushaf tersebut, di selain riwayat Hafsh terdapat bacaan-
bacaan yang tidak ada di Hafsh, seperti Imalah dan Naql. 
Nah ini juga ada cara titik untuk menjelaskan bacaan ini. 
Ada contoh menarik untuk menjelaskan bagaimana orang 
Arab dahulu mencoba membedakan antara dua kata yang 
seharusnya tulisannya sama akan tetapi mereka 
menambah huruf tertentu sebagai pembeda. Kata (عمر) 

dan ( عمرو) dibaca Umar dan ‘Amr, huruf waw tidak dibaca. 

Kata (إليك) dan (أولئك) dibaca Ilaika dan ‘ula’ika, huruf waw 

tidak dibaca. Kata (منه) dan (مائة) dibaca minhu dan mi’ah, 

huruf alif tidak dibaca. Semua contoh ini dibayangkan 
ditulis tanpa harakat, titik dan hamzah. 

Wallahu A’lam 



 

112 ~ Senarai Ulumul Quran 

Tadarus Rasam dan 
Harakat Tulisan Mushaf Alquran 

Pertemuan ini kita akan mencoba buka Mushaf dan 
melihat serta mengamati perbedaan dalam penulisan dan 
harakat beberapa kosakata Alquran. Kita akan mulai 
dengan satu cetakan mushaf, apakah itu mushaf cetakan 
Indonesia atau Saudi: 

• Perhatikan tulisan kata rahmat pada Qs. Maryam: 2 
dan Qs. Shad: 9. Mengapa berbeda? Padahal kata 
yang sama, dan sesudahnya juga sama. 

• Perhatikan tulisan seluruh kata Ibrahim di Qs. al-
Baqarah dan bandingkan dengan kata Ibrahim di 
surat-surat selain al-Baqarah. Mengapa berbeda? 

Sekarang bandingkan antara dua cetakan Mushaf: 
Mushaf standar Indonesia dan mushaf cetakan Saudi atau 
Suriah. 

• Bandingkan tulisan kata shirath di Qs. al-Fatihah: 6-7 
antar dua mushaf. 

• Bandingkan tulisan kata marratan di Qs. al-Baqarah: 
229 antar dua mushaf. 

• Bandingkan tulisan hamzah, misalnya kata 
aminu/amana/anu’minu di Qs. al-Baqarah: 13 antar 
dua mushaf. 

• Bandingkan harakat kata-kata yang terdapat 
padanya hukum idgham bi-ghunnah dan idgham bi-
la ghunnah, misal Qs. al-Baqarah: 8 (man-yaqulu) 
dan 12 (walakin-la yasy’urun) antar dua mushaf. 

Soal pertama dan kedua itu masuk di ilmu rasam, 
sedangkan soal ketiga dan keempat masuk di ilmu naqath 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 113 

dan dhabath. Masing-masing mushaf memiliki standar 
dan rujukan.  

Wallahu A’lam. 

Penutup 

Alhamdulillah Rabil 'Alamin, ini pertemuan penutup 
kuliah Facebook tahun ini. Dua SKS, 14 pertemuan. Saya 
sadar bahwa ilmu yang saya posting tidak banyak 
diminati, berbeda dengan tema fikih, tafsir, apalagi politik. 
Hehehe. 

Tujuan utama adalah mengenal sedikit tentang ilmu 
tulisan mushaf Alquran dan hal-hal seputarnya, dengan 
harapan kita semakin dekat, kenal, dan memiliki 
kesadaran terhadap mushaf yang kita baca setiap hari. 
Biar tidak mudah menyalahkan cetakan mushaf lain yang 
berbeda, atau menyebut “ini yang paling benar Utsmani-
nya”, apalagi disebut-sebut “ini mau menyesatkan umat 
Islam” hanya karena beda sistem titik dan harakat. Level 
saya hanya sebagai pembaca buku-buku seputar ilmu ini, 
belum peneliti, apalagi ahli. Ilmu qiraat, rasam, tajwid, 
waqaf ibtida', masih menjadi lapangan luas penelitian.  

Mohon maaf atas segala kekurangan, keterbatasan, 
dan kesalahan dalam penyajian kuliah Facebook tahun ini, 
semoga ada manfaatnya. Sampai ketemu di KulFeb 
selanjutnya. Taqabbalallah Minna wa Minkum Shalih Al 
A'mal, mohon maaf lahir dan batin. Minal Aidin wal Faizin. 
Salam dari kereta api Yogyakarta – Bumiayu. 



 

114 ~ Senarai Ulumul Quran 

 

 
 
 
 

Seputar 
Al-Quran 

 

 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 115 

Basmalah di Tengah At-Taubah 

Karena beberapa kali ada yang bertanya, jadi saya 
jawab di sini saja. Bagaimana hukum membaca basmalah 
jika memulai bacaan Alquran dari tengah surah At-
Taubah? 

Jawaban: jika membaca dari tengah (dalam arti tidak 
dari awal surah) maka boleh membaca isti'adzah dan 
dilanjutkan dengan basmalah, atau tanpa membaca 
basmalah. Karena larangan membaca basmalah hanya di 
awal surah, meski ada beberpa ulama yang berpendapat 
bahwa tidak boleh membaca basmalah di awal maupun di 
tengah-tengah surah At-Taubah. 

وأما الابتداء من أثناء سورة براءة ففيه التخير السابق في الإتيان بالبسملة وعدمه .وذهب 

بعضهم إلى منع البسملة في الابتداء من أثنائها كما منعت من أولها، وهو مذهب حسن 

 .وبالله التوفيق. ٢/٥٦٣ عبد الفتاح المرصفي ، هداية القاري 

 

Perubahan Makna Kata dalam Quran 

Mengapa makna suatu kata di dalam Alquran bisa 
berubah dari ayat ke ayat lain? 

Jawaban: terdapat banyak hal yang perlu 
dipertimbangkan dalam menafsirkan atau 
menerjemahkan ayat-ayat Alquran, seperti konteks ayat, 
sebab turunnya ayat dan lainnya. Misal, dalam Ushul 
Tafsir disebutkan: jika pertentangan makna suatu kata 
antara makna lughawi/menurut bahasa, dan makna syar'i 
maka didahulukan makna syar'i, kecuali ada 
penguat/dalil bahwa yang dimaksud adalah makna 
lughawi. 



 

116 ~ Senarai Ulumul Quran 

Contoh kata ‘shalat’, dalam QS. At-Taubah: 84 
“Janganlah engkau (Nabi Muhammad) melaksanakan 
shalat untuk seseorang yang mati di antara mereka 
(orang-orang munafik) selama-lamanya...” 

أبدا مات منهم أحد على تصل ولا  

Serta QS. At-Taubah: 103 “... dan doakan mereka, 
karena sesungguhnya doamu adalah ketentraman bagi 
mereka ...” 

لهم سكن صلاتك إن عليهم وصل  

Ayat pertama kata shalat dimaknai ibadah shalat yang 
kita kenal (makna syar'i), lebih spesifik shalat jenazah. 
Sedangkan ayat kedua dimaknai doa (makna lughawi).  

Oleh karena itu, perlu merujuk ke terjemah dan buku 
tafsir untuk cek makna ayat Alquran. Jika sudah mencapai 
level peneliti tafsir maka perlu tambah membaca kitab 
Ushul Tafsir dan Ulumul Qur'an sebagai alat bantu 
tafsir. Dalam hal ini, biasanya saya sampaikan ke teman-
teman: apakah kita sedang berada pada level pembaca 
kitab/buku tafsir, atau peneliti tafsir, atau sudah level 
mufasir. Kok belum membaca tafsir sudah mau jadi 
mufasir. Wallahu a'lam. 

Kitab Tafsir yang Kurang Masyhur 

Beberapa kali berbincang santai bersama teman-
teman di LSQH soal bagaimana mengetahui suatu kitab 
tafsir itu memiliki pengaruh dalam sejarah tafsir. Ada 
beberapa indikasi, di antaranya: 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 117 

1. Memiliki ringkasan atau mukhtasar, seperti kitab 
mukhtasar Tafsir al-Thabari dan Tafsir Ibnu 
Katsir. Perlu ditegaskan, saya tidak menyatakan 
dua kitab tafsir ini terkenal karena mukhtasar-
nya. Karena banyak yang belum pernah membaca 
kitab mukhtasar dua tasir di atas. 

2. Memiliki hasyiah atau catatan tambahan atas kitab 
tafsir tersebut, Bisa karena kitab tafsir tersebut 
terlalu singkat seperti kitab Tafsir al-Jalalain yang 
memiliki banyak hasyiah, sebut saja al-Futuhat al-
Ilahiyyah yang dikenal dengan Hasyiah al-Jamal, 
dan hasyiah Imam al-Shawi. Di kalangan 
pesantren, dua hasyiah ini sering dibaca dan 
dirujuk. 

3. Kitab Tafsir tersebut sering dikutip oleh kitab 
tafsir lain. 

4. Suatu Kitab Tafsir banyak dibaca (dibuat ngaji) di 
beberapa kawasan atau lembaga, seperti kitab 
Tafsir Ibnu ‘Arafah yang terkenal di kawasan al-
Maghrib al-Islami, dan Kitab Tafsir Marah Labid 
karya syekh Nawawi al-Bantani yang banyak 
dibaca di pesantren. 

Kebalikannya, Mengapa suatu kitab menjadi kurang 
terkenal atau masyhur. Misal, di beberapa Ma’had Aly 
untuk pelajaran ayat ahkam dibaca kitab Ahkam al-Qur’an 
karya Ibnul Arabi (mazhab Maliki), dan Rawa’i al-Bayan 
karya al-Shabuni, tidak dibaca kitab Ahkam al-Qur’an 
karya al-Kiya al-Harrasi (mazhab Syafi’i).  

Catatan ini saya tulis karena sedang membaca tulisan 
mas Mu'ammar Zayn Qadafy yang akan dipresentasiakn di 
seminar internasional di Jerman. Tulisan itu diawali 
dengan pemaparan seputar kitab Tafsir al-Kasyaf karya 
al-Zamaksyari, dan Kitab Tafsir al-Muharrar al-Wajiz 



 

118 ~ Senarai Ulumul Quran 

karya Ibnu ‘Athiyyah. Lalu disambung ke kitab-kitab 
Tafsir berkaitan dengannya. Terlintas dalam pikiranku, 
mengapa Kitab Tafsir al-Taisir fi al-Tafsir karya Najm al-
Din Umar bin Muhammad bin Ahmad al-Nasafi (w. 537 H) 
kurang dikenal? Kitab ini beda dengan kitab yang lebih 
terkenal yaitu Tafsir al-Nasafi (Madarik al-Tanzil wa 
Haqa’iq al-Ta’wil) karya Abu al-Barakat al-Nasafi (w. 710 
H). Najm al-Din al-Nasafi pernah bertemu dengan al-
Zamakhsyari di Mekkah. Al-Nasafi datang mau sowan ke 
al-Zamakhsyari, dan terjadi candaan ini (saya tulis dalam 
bahasa Arab karena terkait dengan istilah insharif dalam 
arti pergi dan istilah Nahwu “ghairu munsharif”): 

 ذا من :الشيخ فقال بالدخول، له ويأذنوا ليفتحوه الباب قد داره إلى وصل فلما

 عمر سيدي يا :الدين نجم فقال انصرف، :الله جار فقال عمر، :فقال الباب؟ يدق الذي

ينصرف نكر إذا :الشيخ فقال ينصرف، لا  

Kitab ‘Aqaid al-Nasafi adalah karya yang paling 
masyhur (mungkin lebih terkenal syarahnya yang ditulis 
Sa’d al-Din al-Taftazani daripada matan aslinya) 
dibandingkan kitab tafsirnya yang dicetak dalam 15 
jilid. Melanjutkan pertanyaan dari Mu’ammar yang ditulis 
dalam studitafsir.com, mengapa suatu kitab tafsir 
memiliki mukhtasar, syarah, dan hasyiah, sedangkan kitab 
lain tidak demikian? Kapan-kapan kita akan bahas 
ini. Mungkin karena keterbatasan bacaan saya, informasi 
bahwa di surah al-Fatihah tidak ada 7 huruf saya dapati 
dari buku Misteri Angka-angka yang ditulis oleh 
Annemarie Schimmel. Ternyata di kitab Tafsir al-Nasafi 
ada penjelasan tentang hal itu juga, jadi dapat referensi 
tambahan. Silahkan cari, Apa tujuh huruf yang tidak ada 
di surah al-Fatihah? (jangan langsung buka kitab 
tafsirnya, hehehe). 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 119 

Al-Quran dalam Kehidupan Kita 

Apakah level kita sudah termasuk golongan حق يتلونه 

-membaca Alquran sebagaimana mestinya, diulang تلاوته

ulang, direnungkan maknanya, dipahami tafsirnya, dan 
berusaha mengamalkan isinya? 

Jika belum bisa, maka berusaha untuk masuk 
level منه تيسر ما فاقرأوا  membaca dari ayat-ayat Alquran yang 

mudah bagi kita, sebisanya, dapat beberapa ayat tidak 
masalah, intinya ada bacaan ayat Alquran (di luar shalat) 
setiap hari. 

Jika level itu belum tercapai, maka jangan sampai tidak 
termasuk golongan orang لعلكم وأنصتوا له فاستمعوا القران قرئ  وإذا 

 jika dibacakan ayat-ayat Alquran maka ترحمون 

dengarkanlah dan diamlah agar kalian dirahmati. 
Mendengarkan bacaan ayat-ayat Alquran saja sudah 
dapat barokah dan rahmat Allah.  

Saya selalu berpesan kepada santri, “Setiap bentuk 
interaksi kita dengan Alquran ada manfaat dan barokah 
untuk kita dan orang-orang sekitar kita.” 

Semoga kita semua termasuk orang yang selalu 
berusaha untuk dekat Alquran secara lahir dan batin. 

  القران من وقربنا أحسنه، فيتبعون  القول  يستمعون  ممن اجعلنا اللهم
 
 و ظاهرا

 باطنا



 

120 ~ Senarai Ulumul Quran 

Ayat Mutasyabih 

Struktur bahasa ayat-ayat al-Qur’an memiliki 
kekhasan, salah satunya adalah ayat-ayat yang 
mutasyabih (kemiripan redaksi). Ada yang terulang sama 
persis, ada pula yang mengandung beberapa perbedaan. 
Hal tersebut menjadi perhatian pembaca al-Qur’an, 
khususnya bagi yang menghafalkannya. Di dalam kitab al-
Mushaf wa Qira’atuh disebut dengan istilah al-Takrar, sisi 
ini belum banyak diperhatikan dalam studi tentang 
beberapa riwayat qira’at syadzah. Sedangkan Karim al-
Kawwaz menggap hal ini bagian dari sisi kelisanan al-
Qur’an (al-janib al-syafahi).  

Sejak awal, ulama memberi perhatian khusus untuk 
hal ini, salah satu kitab tertua yang sampai ke kita adalah 
kitab Mutasyabih al-Qur’an karya Imam Ali al-Kisa’i (w. 
189 H), salah satu imam tujuh (al-qurra' al-sab'ah). Perlu 
dibedakan di sini antara dua macam mutasyabih: 
mutasyabih lafdzi dan mutasyabih ma’nawi yang biasa 
dibahas dalam tema muhkam-mutasyabih di kitab Ulumul 
Qur'an. Bagi seorang imam tarawih yang masih belum 
mutqin hafalannya seperti saya, ini menjadi tantangan 
sendiri. 

Coba perhatikan ayat-ayat berikut ini di surah al-
Taubah: 

 ويحلفون  بالله إنهم لمنكم وما هم منكم •

 يحلفون  بالله لكم ليرضوكم •

 يحلفون  بالله ما قالوا- سيحلفون  بالله لكم إذا انقلبتم إليهم •

 يحلفون  لكم لترضوا عنهم •



 

Senarai Ulumul Quran ~ 121 

Terkadang ada ayat yang tertukar dengan ayat lain. 
Semua ayat-ayat tadi membicarakan orang-orang 
munafiq, yang terkenal dengan sifat pembohong, ini juga 
terlihat dari ayat pertama surah al-Munafiqun.  

Kembali pada persoalan ayat mutasyabih, yang perlu 
dipahami bahwa kesulitannya itu relatif, ada ayat-ayat 
seperti yang ditulis di atas terasa sulit bagi seorang 
hafidz, ada juga yang tidak. Oleh karena itu, ketika 
menulis konsep 6M dalam menghafal al-Qur’an, saya 
perhatikan unsur ini: 

1. Membenarkan bacaan bin-nazhar sebelum 
menghafal bil-ghaib, 

2. Menghafal dari satu cetakan mushaf, 
3. Muraja’ah secara terus-menerus, 
4. Memperhatikan ayat-ayat mutasyabih, 
5. Memotivasi diri, 
6. Memohon dan berdoa kepada Allah.  

Semoga Allah menerima puasa, shalat, bacaan Qur’an, 
dan semua ibadah kita di bulan Ramadan. Aamiin. 

Pengaruh Amal Saleh 

Tidak sedikit tingkah laku sebagian dari kita dianggap 
hanya berhubungan dengan pribadi sendiri; “Terserah 
saya, tidak ada hubungannya dengan yang lain.”  
Ungkapan semacam ini terkadang terasa benar, tapi juga 
ada salahnya. Terdapat efek baik atau buruk, positif atau 
negatif kepada kita dan orang-orang sekitar kita dari 
setiap amal yang kita lakukan.  

Pada kisah Bani Isra'il ketika Kanjeng Nabi Musa, 
berdasarkan wahyu Allah, memerintahkan mereka untuk 



 

122 ~ Senarai Ulumul Quran 

menyembelih sapi (Qs. al-Baqarah), diriwayatkan bahwa 
sapi tersebut ditemukan milik seorang anak muda di 
mana sapi itu dijual dengan harga yang sangat mahal 
sebagai balasan dari Allah karena anak itu berbakti 
kepada ibunya (baarrun bi-walidatih). 

Sebenarnya, pada awal kisah ini ada bagian penting 
yang terkadang kurang diperhatikan, yaitu bapak dari 
anak tersebut adalah orang saleh (syaikh shalih), di mana 
dia berdoa agar sapi itu dijaga/dipelihara oleh Allah 
sebagai titipan untuk anaknya nanti ketika sudah tumbuh 
dewasa. 

Contoh lain di surah al-Kahf, kisah Kanjeng Nabi Musa 
dan al-Khidhr soal harta dua anak yatim yang tersimpan 
di bawah suatu dinding rumah, disebutkan di ayat itu: 
ayah mereka adalah orang saleh (wa-kana abuhuma 
shalihan). 

Memang, niat beribadah/beramal adalah ikhlas karena 
Allah, tapi hal ini tidak menutup bahwa berkat amal saleh 
akan berefek kepada anak keturunan seseorang. Dengan 
bahasa lain, kesalehan orang tua merupakan salah satu 
tirakat untuk kesalehan anak. 

الأبناء لصلاح سبب الآباء صلاح  

Semoga kita semua diberi taufiq dan kekuatan oleh 
Allah dalam beramal saleh, dan bisa menjaga dengan baik 
amanat yang berupa anak-anak kita, aamiin. 

 إنك وذرياتهم وأزواحهم آباءهم من صلح ومن وعدتهم التي عدن جنات وأدخلهم ربنا

الحكيم العزيز أنت  



 

Senarai Ulumul Quran ~ 123 

Menghafal Quran 

Apakah menghafal Alquran sama dengan menghafal 
teks lain? 

Ketika membuat rencana pembelajaran semester 
(RPS) untuk mayoritas matakuliah diharapkan agar 
kemampuan akhir atau capaian pembelajaran tidak hanya 
sekedar “menghafal dan mengingat”, tentu ini berbeda 
jika matakuliah tersebut adalah “Tahfidz al-Qur’an dan 
Hafalan Hadis”. 

Level-level di atas level “mengingat” seperti 
“Memahami”, “Menjelaskan”, “Menganalisis”, 
“Menerapkan” dan lainnya diharapkan untuk dicapai 
sesuai dengan kriteria matakuliah dan jenjang 
pendidikan, S1, S2 dan S3. Lalu, Apakah tingkat menghafal 
dan mengingat ayat-ayat al-Qur'an sama dengan 
menghafal dan mengingat materi/objek lain? 

Yang perlu diperhatikan dalam konteks ini adalah 
tujuan utama dari menghafal al-Qur'an adalah dilakukan 
sebagai salah satu bentuk ibadah yang mulia, mengharap 
pahala dan ridha dari Allah. Hal ini memiliki pengaruh 
pada proses tahfiz seseorang dari aspek psikologi dan 
emosional. Selain aspek ini, tahfiz memiliki hubungan erat 
dengan aspek intelektual seseorang. 

Pada suatu hari, saya ikut Prof Dr. Phil. Sahiron 
Syamsuddin, MA ke suatu acara di Salatiga, beliau mau 
mengisi acara yang diadakan oleh komunitas 
Kristen/gereja-gereja, Pak Sahiran berbicara tentang 
ayat-ayat perang/jihad. Beliau membaca beberapa ayat 
al-Qur'an dengan fasih lalu dijelaskannya. 



 

124 ~ Senarai Ulumul Quran 

Sebelum sesi tanya-jawab dimulai, moderator 
berkomentar: “Lihat perbedaan antara kita dan kyai dari 
saudara Muslim, mereka bisa membaca ayat dari kitab 
suci al-Qur'an dengan hafalan tanpa melihat ke mushaf, 
beda dengan kita (sambil ketawa).” 

Banyak hal yang terjadi dalam diri dan otak seorang 
santri tahfiz, meski belum semua dari mereka mampu 
menjelaskan atau mencapainya. Sebagai contoh: level 
“memahami”. Hafalan yang kuat bahkan bacaan yang 
berkualitas bagus adalah ketika penghafal Qur’an faham 
apa yang dia baca, minimal dalam tingkat yang paling 
dasar. 

Begitu juga pada level “analisis”, karena di dalam al-
Qur'an terdapat ayat-ayat redaksinya sama atau mirip 
yang terulang di beberapa tempat dari al-Qur'an. Contoh 
ayat  صادقين كنتم إن الوعد هذا متى ويقولون  yang terulang enam kali 

di enam surah yang berbeda, dan memiliki kelanjutan 
yang berbeda juga (ayat selanjutnya). Contoh lain adalah 

الحميد الغني هو الله حميدإن غني الله فإن  juga ayat الحميد الغني لهو الله وإن  

dan masih banyak redaksi lain mirip dengan tiga ayat di 
atas. Terkadang seorang hafiz menganalisis secara cepat 
dengan rumusan tertentu, ayat mana pakai huruf “waw” 
dan mana yang tanpa “waw”, termasuk analisis Bahasa 
dan makna. Sudah ada beberapa kitab menjelasakn 
rumusan atau kaidah-kaidah ini. 

Di dalam dunia tahfiz terdapat beberapa cara atau 
metode untuk menghafal, muraja’ah hafalan, 
membedakan antara ayat-ayat mutasyabih/mirip, bahkan 
mengajar tahfidz. Semuanya ada kitab yang 
membahasnya. Ini belum membicarakan soal kualitas 
bacaan, hafalan, ketelitian dalam menyimak hafalan 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 125 

santri. Bisa bayangkan, ada tiga santri atau lebih yang 
membaca di waktu yang sama dari tempat yang berbeda. 
Sebagai orang yang menyimak bil-ghaib setoran santri, 
sudah lebih dari 25 tahun, harus mengetahui surah apa 
atau juz berapa yang dibaca oleh santri.  

Memang berbeda antara santri tahfiz yang ideal dan 
harapan dengan kenyataan. Tidak banyak santri tahfiz 
dengan kualitas bacaan fasih-indah, hafalan kuat, faham 
makna ayat, dapat menjelaskan hukum-hukum tajwid, 
mampu membaca kitab, mengetahui sejarah al-Qur’an, 
Ilmu Qiraat, rasam mushaf dan cabang-cabang lain dari 
Ulumul Quran. Meski demikian, tetap jika ada seseorang 
yang masih mau belajar membaca al-Qur’an saja dengan 
benar itu sudah membuat saya senang.  

Selalu saya sampaikan kepada santri tahfiz bahwa 
tantangan yang berat adalah ketika kalian sudah boyong 
dari pondok, menghadapi masyarakat yang berbeda-beda, 
ditanya bermacam-macam pertanyaan: soal hukum 
tajwid, bacaan, waqaf dan lainnya. Membayangkan santri 
setelah 4 tahun lebih berjuang dan capek-capek dalam 
menghafal al-Qur’an, lalu dikatakan kepadanya: “Mengapa 
kamu hafal al-Qur’an, itu tidak penting!” Si santri belum 
bisa menjawab. Jadi ingat makalah Walid Pakyai Dr. Ahsin 
Sakha tentang العلمي لبناءه الحافظ استكمال     

Semoga kita semua dimudahkan jalannya, diberi taufiq 
dan ma'unah dari Allah agar selalu belajar dan mengajar 
al-Qur'an tanpa henti. 



 

126 ~ Senarai Ulumul Quran 

 

 
 
 
 

Obrolan Santai 
Santri Huffadh 

 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 127 

 

 
 

Sejarah dan Perkembangan 
Manuskrip Al-Qur’an 

 
OBROLAN SANTAI #1 
 
Narasumber : Dr. Phil. K. Sahiron Syamsudin M.A., Ust. 

Abdul Jalil Muhammad, M.S.I 
Waktu : Kamis, 12 Februari 2015, 20.00 – 23.00 
Tempat : Aula Madrasah Huffadh Pondok Pesantren 

Al-Munawwir Krapyak 

 

Kitab suci Al-Qur’an begitu dijunjung tinggi 
kehormatannya di kalangan umat Islam seluruh dunia, 
sejak dahulu hingga hari ini. Kalam Tuhan yang tertoreh 
di dalam lembaran-lembaran cetakan Al-Qur’an sudah 
menjadi sesuatu yang baku saat ini. Namun tentu saja 
bentuk kitab Al-Qur’an yang ada saat ini bermula dari 
manuskrip-manuskrip yang muncul belasan abad lalu. 

Fakta sejarah pun mengatakan bahwa pada zaman 
Rasulullah belum ada bentuk mushhaf Al-Qur’an 
sebagaimana yang dimiliki kaum muslimin saat ini. Nah, 
bagaimana perjalanan manuskrip mushhaf Al-Qur’an dari 
masa ke masa hingga ke tangan kita? Inilah yang 
diobrolkan oleh para santri Al-Munawwir Krapyak dalam 
Obrolan Santai Santri I di aula Madrasah Huffadh, Kamis 
12 Februari 2015. 



 

128 ~ Senarai Ulumul Quran 

Resume Kajian: 

“Munculnya Manuskrip Al-Qur’an” 

Oleh: Ust. H. Abdul Jalil Muhammad, M.S.I 

Pembuktian manuskrip-manuskrip para ulama salaf 
dengan kajian filologi yang ilmiah sangatlah penting. Hal 
ini bisa meminimalisasi terjadinya pertentangan yang 
tidak perlu. Misalnya pertentangan di antara kaum 
muslimin tentang bagaimana sebenarnya akidah yang 
dianut Imam Abu al-Hasan Al-Asy’ari. Sebenarnya hal ini 
bisa diselesaikan dengan berbagai cara, antara lain kajian 
filologi dan penelusuran manuskrip karya-karya beliau, 
Al-Ibanah misalnya. 

Begitu juga halnya dengan manuskrip Al-Qur’an. Tidak 
sedikit klaim orientalis yang menuduh bahwa Al-Qur’an 
adalah kreasi manusia, atau telah mengalami perubahan-
perubahan sepanjang sejarah. Tak sedikit dari kita yang 
merespon klaim-klaim semacam ini dengan dalil-dalil 
teologis, bahwa Al-Qur’an adalah kitab yang akan selalu 
terjaga keaslian dan kesuciannya, karena hal ini telah 
dijamin oleh Allah swt. 

Pembelaan semacam ini tidak cukup karena kita 
berhadapan dengan pendekatan ilmiah. Maka 
pembelaannya pun semestinya dengan menggunakan 
pendekatan ilmiah. Kajian manuskrip adalah salah 
satunya. Sayangnya, masih sedikit dari kita yang memiliki 
kesadaran tentang hal ini, khususnya santri huffadh 
sendiri. Padahal ini adalah salah satu cara Allah menjaga 
otentisitas kitab suci-Nya. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 129 

Justru yang memiliki ketertarikan dterhadap manuskrip 
lawas Al-Qur’an adalah para orientalis Barat, nanti akan 
dijabarkan oleh Dr. Sahiron tentang penelitian di Jerman 
yang berhasil mengumpulkan manuskrip mushhaf dari 
berbagai penjuru dunia. Saya hanya akan menjelaskan 
sedikit tentang perjalanan munculnya manuskrip Al-
Qur’an. 

Sebagaimana kita tahu, Al-Qur’an diwahyukan oleh Allah 
Ta’ala melalui Malaikat Jibril kepada Nabi Muhammad 
saw. Nah, jalur pewahyuan dari Allah kepada Rasulullah 
ini adalah ranah yang tak bisa dijangkau pendekatan 
sejarah (tertulis). Biasanya, soal proses pewahyuan 
dijelaskan melalui penafsiran terhadap beberapa ayat Al-
Qur’an dan riwayat hadis. Setelah wahyu Al-Qur’an 
sampai kepada Rasulullah, kemudian beliau 
membacakannya secara lisan kepada para sahabat. 

Di antara para sahabat, ada yang menjadi pencatat wahyu 
(kuttab al-wahy), seperti Zaid bin Tsabit dan Ubayy bin 
Ka’b, dengan menulis wahyu di berbagai media seperti 
kulit, kayu, maupun tulang. Ada pula yang menjaga wahyu 
dengan cara menghapalnya (huffadh), seperti Abdullah 
bin Mas’ud dan Abu Musa al-Asy’ari.  Lalu catatan-catatan 
para kuttab terkodifikasi di masa Khalifah Abu Bakar As-
Shiddiq. Sahabat Zaid bin Tsabit yang menjadi penulis 
mushhaf pada masa ini. Di era Khalifah Utsman bin ‘Affan, 
catatan tersebut kembali dikodifikasikan bersama dengan 
hapalan para huffadh menjadi satu bentuk manuskrip 
mushhaf Al-Qur’an, sedangkan suhuf-suhuf lama 
dimusnahkan agar tidak memunculkan perselisihan antar 
umat Islam di kemudian hari. 



 

130 ~ Senarai Ulumul Quran 

Mushhaf tersebut kemudian ditulis dalam beberapa 
naskah untuk dibawa ke beberapa kota besar umat Islam 
pada saat itu, seperti Kufah, Basrah, Syam, Madinah, 
maupun Yaman. Nah, pada era inilah jejak manuskrip Al-
Qur’an bisa ditelusuri, dan kita saat ini mengenalnya 
dengan sebutan Mushhaf Utsmani. Setelah mushhaf Al-
Qur’an mulai tersebar dan disalin oleh kaum muslimin di 
berbagai belahan dunia, perkembangan pun terjadi. Mulai 
dari penambahan titik oleh Abu al-Aswad ad-Duali, hingga 
macam-macam harakat untuk menjaga keterbacaan kitab 
suci tersebut. Perbedaan maupun perkembangan 
penulisan mushhaf-mushhaf ini bisa dibaca dalam 
beberapa kitab, di antaranya Al-Maqni’ fi Rasm Mashahif 
al-Amshar dan al-Muhkam fi Naqth al-Mashahif karya Abu 
Amr Utsman bin Sa’id ad-Dani. 

Saat ini, terdapat beberapa pendapat mengenai 
keberadaan manuskrip-manuskrip mushhaf ini, ada yang 
menyatakan bahwa bagian manuskrip tersebut masih 
tersimpan di Turki, Rusia, Mesir dan berbagai belahan 
dunia lainnya sebagai akibat dari dinamika perubahan 
zaman. Maka adanya manuskrip-manuskrip lawas yang 
ditemukan saat ini adalah harta berharga yang perlu 
dikaji dan diteliti. Karena semua itu bisa menjadi data 
sejarah yang sangat berguna. Semisal mushhaf Al-Qur’an 
raksasa yang ditemukan di Sidoarjo, alangkah baiknya 
tidak dimusnahkan dengan alasan khawatir menyesatkan. 
Tetapi diteliti dan dikaji sebagai khazanah ilmu 
pengetahuan. [] 

 

 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 131 

“Penelitian Terhadap Manuskrip Al-Qur’an” 

Oleh: Dr. Phil. K. Sahiron Syamsudin, M.A. 

Pada tahun 1968, seorang orientalis Inggris, John 
Wansbrough, menulis buku Qur’anic Studies. Di 
dalamnya, ia mengatakan bahwa Al-Qur’an adalah kreasi 
Muhammad dan pengikutnya. Menurutnya, Al-Qur’an 
baru komplit tersusun sebagaimana sekarang setelah 
200-300 tahun setelah wafatnya nabi, yakni pada era 
Abbasiyyah. 

Secara ‘kebetulan’, pada rentang tahun 1965-1968, terjadi 
banjir di kota San’a, Yaman. Luapan air merusak salah 
satu masjid tertua yang dibangun pada tahun 6 hijriah 
oleh sahabat nabi, Muadz bin Jabal ra. Pada 1970, atas 
prakarsa UNESCO, masjid tersebut direnovasi sebagai 
cagar budaya warisan dunia. Saat proses penggalian 
pondasi, ditemukanlah satu kotak besar berisi manuskrip 
lawas yang ternyata adalah Mushhaf Al-Qur’an lengkap. 

Setelah diteliti kadar karbon yang terkandung dalam 
mushhaf kulit itu, disimpulkanlah bahwa mushhaf 
tersebut berasal dari 20-70 tahun setelah wafatnya 
Utsman bin Affan. Atau sekitar 40-90-an tahun setelah 
wafatnya Rasulullah. Artinya, pada abad pertama hijriah 
pun Al-Qur’an sudah dalam bentuk yang komplit, maka 
teori John W. akhirnya terbantahkan dalam waktu yang 
sangat singkat, tentu hal ini terjadi atas kehendak Allah. 

Cara Allah menjaga otentisitas kitab-Nya melalui kejadian 
di Yaman tentu hanya bisa diolah dengan ilmu penelitian 
manuskrip. Sedangkan kajian tentang ini belum populer 
di kalangan umat Islam sendiri, masih sangat terbatas 



 

132 ~ Senarai Ulumul Quran 

orang-orang yang serius mendalaminya. Justru orang-
orang non-muslim yang serius bergelut di bidang ini. 

Di Berlin, Jerman, ada sekelompok ilmuwan yang konsen 
dalam penelitian manuskrip Al-Qur’an. Mereka non-
muslim yang tergabung dalam proyek Corpus Coranicum, 
dipimpin oleh Angelika Neuwirth. Beliau ini adalah murid 
dari Professor Antonie, penjaga perpustakaan besar di 
Munchen selama Perang Dunia II. Di dalam perpustakaan 
itu tersimpan sekitar 300-an film yang berisi manuskrip-
manuskrip beraksara Arab yang ternyata adalah mushhaf 
Al-Qur’an. 

Setelah perpustakaan hancur dan penjaganya meninggal 
sebab bombardir, film-film tersebut terbengkalai. 
Kemudian pemerintah Jerman menyerahkan 
kepengurusannya kepada Angelika Neuwirth untuk 
diteliti dan dirawat. Maka bersama ilmuwan-ilmuwan 
lain, ia memulai proyek Corpus Coranicum. Agendanya, 
sejak 2007 hingga 2025 nanti, mereka akan 
mendokumentasikan dan mendigitalisasi manuskrip-
manuskrip Al-Qur’an dari seluruh dunia, termasuk 
beragam qira’at yang ada. Manuskrip-manuskrip yang 
mereka dokumentasikan kemudian diketik ulang dengan 
sangat teliti dan hati-hati. 

Angelika Neuwirth juga telah menulis tafsir berjudul Der 
Qur’an yang memuat penafsiran Juz ‘Amma dengan 
susunan tematik. Ia menyanggah tuduhan sebagian 
orientalis yang menyatakan bahwa Al-Qur’an adalah 
tiruan Zabur (Psalm) dengan bukti kesamaan dalam Surat 
Ar-Rahman. Menurutnya, Al-Qur’an sama sekali bukan 
tiruan Zabur karena terdapat banyak perbedaan dengan 
meneliti ayat yang sama dalam Surat Ar-Rahman. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 133 

Proyek Corpus Coranium bisa dipantau melalui website 
Corpus Coranicum yang menyajikan progress penelitian 
mereka. Hal ini sebenarnya menjadi kritikan pedas bagi 
kita, umat Islam sebagai pewaris sah Al-Qur’an. Karena di 
kalangan kita sendiri justru tidak sebegitu serius 
mendalami apa yang kita punya. Bahkan kita, santri-santri 
yang setiap hari bergelut dengan hapalan Qur’an, belum 
bisa sampai pada taraf memahami apalagi melestarikan. 

Sudah saatnya Madrasah Huffadh Al-Munawwir Krapyak 
mempunyai semacam perguruan tinggi yang mempelajari 
ilmu-ilmu Al-Qur’an (Ma’had ‘Ali Ii ‘Ulumil Qur’an). Bukan 
hanya agar para hafidh bisa lebih berkualitas, tetapi juga 
menegaskan karakter pesantren Al-Munawwir yang 
memiliki spesialisasi dalam bidang Al-Qur’an. Maka acara 
ini menjadi cikal bakal lembaga semacam itu di Madrasah 
Huffadh. Sehingga kualitas hafidh Al-Quran tidak sekedar 
menghapal saja, tetapi juga memahami maknanya dengan 
tepat selaras dengan ilmu-ilmu Al-Qur’an. [] 

Tanya: 

1. Mengapa pihak yang serius menjaga manuskrip lawas 
mushhaf Al-Qur’an justru orientalis Barat yang 
notabene non-muslim? Apa untungnya untuk mereka? 
(Hilmi) 

2. Mengapa pada era Utsman bin Affan banyak suhuf 
yang dimusnahkan? Lalu mengapa mushhaf yang 
ditulis dan kemudian disebar ke berbagai daerah itu 
berbeda-beda? (Agung) 

 

 



 

134 ~ Senarai Ulumul Quran 

Jawab: 

1. Dr. Sahiron: Mengapa orang Barat justru banyak yang 
serius memelihara manuskrip mushhaf? Karena bagi 
mereka, ilmu adalah hal yang sangat penting dan 
berharga, apapun itu. Mereka memiliki tradisi ilmiah 
yang sangat mengakar, kita bisa melihat akar tradisi 
keilmuan Eropa sejak zaman Yunani kuno. Lalu apa 
untungnya bagi mereka? Tentu karena mereka 
memiliki pandangan bahwa siapa yang menguasai 
ilmu pengetahuan, dialah yang menguasai dunia. Maka 
tak heran bila mereka sangat giat dalam menggali ilmu 
pengetahuan, dan itu tidak bisa hanya diatasi oleh 
satu-dua orang. Selain itu, ada sistem yang sudah 
sangat mapan di sana, termasuk Jerman. Setiap bidang 
keilmuan harus ada ahlinya, termasuk ilmu keislaman, 
juga ilmu-ilmu Al-Qur’an. Meskipun tidak banyak, 
namun masing-masing ilmuwan menguasai kajiannya 
secara mendalam dan lengkap. 

2. Ust. Jalil: Perbedaan penulisan mushhaf yang disebar 
pada era Khalifah Utsman bertujuan agar bisa 
mencakup perbedaan qira’at yang ada di antara para 
sahabat. Pemusnahan suhuf setelah pengumpulan 
menjadi satu mushhaf bertujuan untuk menghindari 
pertentangan dan pertengkaran umat di kemudian 
hari. 

Kesimpulan: 

1. Perjalanan mushhaf Al-Qur’an dari masa ke masa 
mengalami dinamika yang menarik dan patut 
dipelajari secara serius oleh umat Islam sebagai 
pewaris sahnya. Mulai dari masa pewahyuan di era 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 135 

Nabi Muhammad, penjagaan para sahabat, pembukuan 
zaman Utsman bin Affan, hingga perkembangan 
penulisan maupun cetakan hingga sekarang. 

2. Pembelaan terhadap otentisitas Al-Qur’an haruslah 
bisa dibuktikan secara ilmiah, scientific provement, 
yakni dengan data-data historis maupun analisis 
terstruktur. Tidak hanya melulu dengan dalil teologis 
yang bahkan kita sendiri belum tentu betul-betul 
memahaminya. Pembuktian tersebut hanya bisa 
ditempuh dengan pergumulan serius umat Islam 
terhadap ilmu-ilmu yang berkaitan, salah satunya ilmu 
tentang manuskrip. 

3. Suatu keniscayaan bagi para penghapal Al-Qur’an, 
khususnya santri Madrasah Huffadh untuk tidak hanya 
menghapal lafal-lafal kitab suci, tetapi juga memahami 
maknanya dan mengambil pemahaman yang benar 
darinya. Maka, adalah suatu kebutuhan bagi Madrasah 
Huffadh Al-Munawwir Krapyak untuk memiliki 
perguruan tinggi yang mempelajari ilmu-ilmu Al-
Qur’an secara khusus (Ma’had ‘Ali fi ‘Ulumil Qur’an) di 
samping Ma’had ‘Ali ilmu fikih yang sudah ada. 
Gelaran obrolan keilmuan rutin patut dilestarikan 
sebagai embrio dari lembaga pendidikan lanjutan 
tersebut. Sehingga ke depannya bisa lebih 
berkembang dan bermanfaat bagi penghuni Madrasah 
Huffadh maupun Pesantren Al-Munawwir secara 
umum yang sudah masyhur dengan spesialisasi Al-
Qur’an. [] 

~ 

Moderator: Fatihullah 
Juru Tulis: Zia Ul Haq 



 

136 ~ Senarai Ulumul Quran 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 137 

 
 
 
 

Resepsi dalam Tradisi 
Al-Qur’an di Indonesia 

 
OBROLAN SANTAI #2 
 
Narasumber : Ust. Ahmad Rafiq al-Banjari, Ph.D., Ust. 

Abdul Jalil Muhammad, M.S.I. 
Waktu : Ahad, 22 Maret 2015 pukul 08.30 – 11.30 
Tempat : Aula G Pusat, Pondok Pesantren Al-

Munawwir Krapyak 

 

Sejak diwahyukan, Al-Qur’an mendapat sambutan yang 
beraneka ragam dari kaum muslimin. Mulai dari zaman 
Rasulullah, kemudian era para sahabat, tabi’in, hingga 
masa sekarang empat belas abad kemudian. Mulai dari 
tanah Hijaz, semenanjung Arab, masuk ke Eropa, Afrika, 
Asia, serta tak lupa di wilayah Nusantara. 

Perlakuan umat Islam terhadap Al-Qur’an bermacam-
macam. Ada yang memperlakukannya sebagai obyek 
kajian, bacaan ritual, subyek perlombaan, mantra, atau 
sebagai hiasan. Bagaimana fenomena semacam ini ditilik 
dari kajian ilmiah? Inilah yang diobrolkan oleh para santri 
Al-Munawwir Krapyak dalam Obrolan Santai Santri 
(Obsesi) Huffadh ke-2 di aula G Pondok Pesantren Al-
Munawwir Krapyak, Ahad 22 Maret 2015. 



 

138 ~ Senarai Ulumul Quran 

RESUME KAJIAN 

“Etika Terhadap Al-Qur’an” 
Oleh: Ust. H. Abdul Jalil Muhammad, M.S.I 
Staf Pengajar di Madrasah Huffadh Al-Munawwir, 
Dosen UIN Sunan Kalijaga 
 

Membuka pertemuan pada pagi itu, Ust. Abdul Jalil 
menayangkan video pembacaan ayat-ayat Al-Qur’an oleh 
seorang qari di hadapan khalayak ramai. Ketika sampai di 
bacaan-bacaan tertentu, orang-orang yang menyimak 
secara serentak melantunkan shalawat. Di video lain, 
orang-orang bertakbir dan mengelu-elukan nama Allah. 
Inilah salah satu fenomena yang disebut dengan ‘resepsi’. 

Mengapa ada ‘resepsi’? Karena Al-Quran dianggap sebagai 
tamu yang datang di tengah-tengah umat Islam dan wajib 
dihormati. Baik di kalangan muslim Arab maupun non-
Arab, dari tanah Hijaz sampai ke Tanah Air. Cara 
penghormatan umat Islam pun beraneka ragam, sesuai 
dengan pembentukan budaya di daerahnya masing-
masing. 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, resepsi berarti: 
pertemuan (perjamuan) yang diadakan untuk menerima 
tamu. Dalam sastra, ‘resepsi’ adalah teori yang 
mementingkan tanggapan pembaca terhadap karya 
sastra. Sedangkan di dalam Studi Al-Quran, teori resepsi 
ini membahas tentang bagaimana Al-Quran diterima oleh 
masyarakat muslim, dan bagaimana mereka memberikan 
reaksi terhadap Al-Quran. 

Ada beberapa bentuk kajian (studi) Al-Qur’an menurut 
penempatannya terhadap Al-Qur’an, yakni; 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 139 

• Kajian yang menempatkan teks Al-Quran sebagai 
objek kajian, atau dengan istilah Amin al-Khuli 
dalam Manahij Tajdid: ‘dirasah ma fi al-Qur’an’. 
Misalnya; tafsir maudhu’i (tematik) dan ma’ani 
al-Quran. 

• Kajian yang menempatkan hal-hal di luar teks Al-
Quran, namun berkaitan erat dengan 
‘kemunculannya’ sebagai objek kajian. Amin al-
Khuli menyebutnya sebagai ‘dirasah ma haula al-
Qur’an’. Misalnya; sejarah Al-Quran, asbab an-
nuzul, sirah nabawiyyah) 

• Kajian yang menjadikan pemahaman terhadap 
teks Al-Quran sebagai objek kajian. Seperti studi 
kitab tafsir dan mazahib tafsir. 

• Kajian yang memberikan perhatian pada respon 
dan resepsi masyarakat terhadap teks Al-Quran 
maupun penafsirannya. Atau istilahnya; ‘The 
living Qur’an’, Al-Quran yang hidup di 
masyarakat. Kajian semacam ini menggabungkan 
antar cabang ilmu Al-Quran dan ilmu sosial. 

Kitab suci merupakan unsur penting dalam suatu agama, 
terlepas dari asal-usul atau sumber kitab tersebut dari 
mana, yang jelas, kitab itu dianggap suci oleh penganut 
agama tersebut. Bagaimana aktivitas manusia/penganut 
agama dalam mempertahankan kesucian sebuah kitab? 
Dalam budaya pesantren, ketika ada kitab suci Al-Qur’an 
yang terjatuh ke lantai, seorang santri akan secara reflek 
mengambil dan menciumnya. Ini adalah salah satu contoh 
perilaku mempertahankan kesucian kitab suci, atau 
‘meresepsi’ Al-Qur’an. 



 

140 ~ Senarai Ulumul Quran 

Wahyu Al-Quran yang diturunkan kepada Nabi 
Muhammad berupa pesan yang kemudian disampaikan 
kepada umatnya secara oral dari hapalan. Transmisi Al-
Quran secara oral pada masa awal Islam adalah hal yang 
mendominasi, namun hal ini tidak menafikan adanya 
aktivitas penulisan wahyu Al-Quran. Masyarakat Arab 
yang ada pada masa turunnya Al-Quran lebih berinteraksi 
dengan Al-Quran secara oral, yang bersifat ucapan atau 
bacaan. Maka pada masa awal Islam, para sahabat dan 
tabi’in memiliki cara tersendiri dalam hal meresepsi Al-
Qur’an. 

Bagi sahabat ‘Abd Allah bin Mas’ud, aktivitas membaca Al-
Quran lebih ia cintai daripada puasa sunnah. Qatadah 
berkata, “Saya tidak pernah makan bawang perai (al-
kurrats) sejak saya mulai membaca Al-Quran.” Jelas 
bahwa Qatadah di sini mencoba untuk menjaga bau 
mulutnya dengan tidak memakan makanan yang dapat 
menimbulkan bau yang kurang sedap di mulut, ini hanya 
karena ia melihat mulutnya adalah tempat keluarnya 
ayat-ayat suci Al-Quran. ‘Ikrimah berkata, “Jika salah satu 
dari kalian menguap dalam keadaan membaca Al-Quran 
maka jangan keluarkan suara ‘haa haa’ ketika ia 
membaca.” 

Secara periodik, tentu bacaan Al-Qur’an para sahabat 
sampai kepada masa khataman. Cara para sahabat 
merespon momen khataman Al-Qur’an pun termasuk 
dalam kajian resepsi. Misal, ada seorang laki-laki di kota 
Madinah yang mudawamah membaca Al-Quran dari awal 
sampai akhir (khatam). Sahabat Ibnu ‘Abbas sering 
datang kepadanya ketika lelaki itu hendak 
mengkhatamkan Al-Quran. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 141 

Sahabat Ibnu Mas’ud berkata, “Barang siapa yang 
mengkhatamkan Al-Quran maka dia, pada waktu itu, 
mempunyai doa yang mustajab.” Oleh karena itu, ketika 
Ibnu Mas’ud mau mengkhatamkan Al-Quran, beliau sering 
mengumpulkan keluarganya untuk doa bersama. Resepsi 
semacam ini tentu tergolong dalam ranah etika, dan 
belum pernah ada di masa Rasulullah. 

Lalu bagaimana etika para sahabat terhadap Al-Qur’an 
sebagai tulisan berupa mushaf yang terjilid? Bermacam-
macam. Sahabat Ali bin Abi Thalib kurang suka jika Al-
Quran ditulis dalam bahan yang berukuran kecil. 

Ibnu Mas’ud memandang bahwa hiasan terbaik bagi 
mushaf adalah membacanya dengan benar dan 
mengamalkannya (at-tilawah bi-haqq), sehingga beliau 
kurang suka jika mushaf ditulis atau dihiasi dengan emas. 
Pada masa sahabat dan tabi’in, muncul pula perdebatan 
mengenai mushaf yang ditulis ini, apakah dapat 
dijualbelikan? 

Sebagian dari sahabat dan tabi’in, seperti Ibnu ‘Umar dan 
Ibnu Sirin, tidak suka jika mushaf dijualbelikan. Sebagian 
lain, seperti asy-Sya’bi mencoba mengambil jalan tengah, 
ia berpendapat bahwa apa yang dibayar itu adalah harga 
kertas dan upah penulisan, jadi bukan menjualbelikan Al-
Quran yang suci. 

Itu semua adalah contoh bagaimana umat Islam 
merespon Al-Qur’an sebagai tamu, baik ketika masih 
dominan sebagai bacaan yang dihapal, maupun setelah 
munculnya jilid-jilid mushaf. Resepsi semacam ini 
bergulir dan berkembang sesuai tempat dan zaman. 
Termasuk di Indonesia pada masa sekarang. 



 

142 ~ Senarai Ulumul Quran 

Misalnya yang terjadi di desa Benda (Sirampog, Brebes), 
yang dahulu terkenal dengan banyaknya para huffadz Al-
Qur’an di kampung itu. Kondisi ini berkat perjuangan Kiai 
Suhaimi dan Kiai Khalil bin Mahalli, pendiri Pondok 
Pesantren Al-Hikmah. Ada kisah, Kiai Suhaimi tidak 
berkenan berjabat tangan dengan seorang hafidz, 
walaupun santrinya sendiri, kecuali dalam keadaan suci. 

Kultur masyarakat Benda di masa itu sangat menghargai 
Al-Quran dan para hafidz. Sebagai contoh, acara khitanan 
tidak akan dilaksanakan sebelum adanya acara khataman 
yang dibaca oleh para hafidz. Anak-anak biasanya tidak 
dikhitankan sebelum hafal Juz ‘Amma. Bahkan ada 
beberapa anak yang menghapal Juz ‘Amma walaupun 
masih belum bisa membaca Al-Quran. 

Perlakuan dan penggunaan masyarakat terhadap Al-
Qur’an bermacam-macam. Imam Hasan al-Basri pernah 
mendapat pengaduan seorang suami atas kehidupan 
rumah tangganya yang kurang harmonis. Kemudia beliau 
memberikan resep kerukunan rumah tangga dengan 
menggunakan ayat-ayat Al-Qur’an sebagai mantra 
amalan. QS. adz-Dzariyat: 47-48, yakni ayat ‘was-samaa-a 
banaynaahaa’ dituliskan di sebutir telur, kemudian 
dimakan si suami. Lalu ayat ‘wal ardha farsynaahaa’ 
dituliskan di sebutir telur lain dan dimakan si istri. 

Atau contoh lain di Banjarmasin, ada kopi Banjar yang 
terkenal begitu nikmat. Apa resepnya, ternyata si 
pembuat selalu membacakan Surat al-Ikhlas sejak 
menggiling kopi, memasak hingga menyeduh dan 
menghidangkannya. Semua fenomena ini termasuk dalam 
kajian resepsi masyarakat terhadap Al-Qur’an. 

 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 143 

“Tradisi Resepsi Al-Qur’an di Indonesia” 
Oleh: Ust. Ahmad Rafiq al-Banjari, Ph. D. 
Pakar Living Qur’an, Alumni Temple University, 
Dosen UIN Sunan Kalijaga 
 

Kajian tentang resepsi berkaitan erat dengan kajian sosial 
humaniora. Salah satu konsen kajian humaniora adalah 
tentang perilaku masyarakat dalam merespon kitab-kitab 
(yang dianggap) suci. Di dalam bukunya, Beyond The 
Written Word maupun Scripture as The Spoken Word, 
William Graham mengatakan bahwa kitab suci tak 
sekedar teks yang dibaca. Tetapi ia hidup bersama orang-
orang yang meyakininya dan menaatinya. 

Kitab suci dihubungkan dengan masyarakat yang 
mendengarkan kata-katanya sepenuh perasaan, mereka 
hidup bersama dan untuk kitab suci tersebut. Ia dianggap 
suci sebab ada orang-orang yang men-suci-kannya, 
terlepas dari perihal apakah kitab-kitab itu benar-benar 
suci atau tidak. 

Hal ini sesuai dengan apa yang disampaikan Ust. Abdul 
Jalil tentang perkataan Ali bin Abi Thalib mengenai kitab 
suci Al-Qur’an, bahwa aktifitas manusia la yang membuat 
Al-Quran hidup di tengah masyarakat. Di dalam Nahj al-
Balaghah, beliau mengatakan, 

“Mushaf Al-Qur’an adalah sesuatu yang diapit dua sampul 
dan tak bisa berkata-kata sendiri, maka ia membutuhkan 
pembicara yakni manusia, di dalamnya terkandung ilmu 
tentang apa yang akan terjadi, tentang apa yang sudah 
berlalu, penawar bagi duka, dan neraca bagi kehidupan 
bersosial.” 



 

144 ~ Senarai Ulumul Quran 

Kalau ditilik dari sisi lingkupannya, kajian Kitab Suci 
terbagi dalam tiga ranah; 

• Origin (Asal-usul), yakni kajian tentang asal-usul 
kitab suci, semisal sejarah dan manuskrip. 

• Form (Bentuk), yaitu kajian tentang bentuk 
kandungan yang ada di dalam kitab suci, semisal 
kajian tafsir dan pemaknaan. 

• Function (Fungsi), adalah kajian tentang kegunaan 
dan penggunaan kitab suci. 

Adapun kajian tentang resepsi tergolong dalam kajian 
Fungsi. Bagaimana fungsi Al-Qur’an di dalam kajian 
ilmiah? Ada dua macam; 

• Fungsi Informatif, yakni ranah kajian kitab suci 
sebagai sesuatu yang dibaca, dipahami, dan 
diamalkan. 

• Fungsi Performatif, yaitu ranah kajian kitab suci 
sebagai sesuatu yang ‘diperlakukan’. Misalnya 
sebagai wirid untuk nderes atau bacaan-bacaan 
suwuk (ruqyah). 

Ada pesantren tertentu yang memfungsikan Al-Qur’an 
lebih cenderung secara performatif dibandingkan 
informatif. Di sana, kitab tafsir dibaca dari awal hingga 
khatam, namun tak begitu penting apakah santri paham 
atau tidak. Justru yang dipentingkan adalah disiplin 
pembacaan ayat-ayat Al-Qur’an tersebut secara rutin 
(resitasi). 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 145 

Lalu apakah fungsi informatif dan performatif ini saling 
bertentangan? Tentu tidak. Karena sejak zaman 
Rasulullah pun dua fungsi ini sudah ada dan saling 
berdampingan. Di dalam Al-Quran sendiri, disebutkan 
bahwa fungsinya adalah sebagai petunjuk (huda), dan 
untuk mendapatkan petunjuk tentu harus dipahami dan 
ditelaah, maka konsep ‘huda’ ini menjadi konsep fungsi 
informatif Al-Qur’an. 

Di sisi lain, Rasulullah bersabda bahwa membaca Al-
Qur’an adalah ibadah, setiap huruf yang dibaca 
mengandung pahala (ajrun). Maka konsep ‘ajrun’ ini 
menjadi konsep fungsi performatif Al-Qur’an. Belum lagi 
berbagai hadits tentang penggunaan ayat-ayat tertentu di 
dalam Al-Qur’an semisal al-Mu’awwidzatain maupun Ayat 
al-Kursiy. 

Dalam kaitannya dengan fungsi Al-Qur’an, kajian resepsi 
termasuk ke dalam ranah fungsi performatif. Yakni 
tentang bagaimana respon umat terhadap Al-Qur’an, 
bagaimana umat menerima dan memaknai teks dalam 
ruang sosial budayanya. Sebagai obyek resepsi, ada tiga 
sisi Al-Qur’an yang diresepsi. Yakni tulisannya, 
bacaannya, dan sistem bahasanya. 

Tulisan dan bacaan Al-Qur’an sebagai obyek resepsi 
sudah dibahas oleh paparan Ust. Abdul Jalil. Di sini, Ust. 
Ahmad Rafiq mencontohkan perilaku seorang kerabat, ia 
menaruh plastik bertuliskan aksara Arab di atas lemari 
karena menghormati tulisannya, ia mengatakan bahwa 
aksara yang tertulis di bungkus plastik itu sama dengan 
aksara yang digunakan di dalam Al-Qur’an. Berarti, dalam 
kasus ini, Bahasa Arab pun mengalami ‘sanctification’ 
atau pensucian. Hal ini kemudian berkaitan dengan sisi 



 

146 ~ Senarai Ulumul Quran 

ketiga dalam obyek resepsi, yakni sistem bahasa Al-
Qur’an. 

Ada lima hal dalam sistem bahasa Al-Qur’an yang menjadi 
obyek resepsi. Pertama, bunyi (fon), misalnya seperti 
fenomena yang terjadi di salah satu daerah. Ketika ada ibu 
hamil, ia dianjurkan –secara tradisional- untuk membaca 
surat At-Takatsur ayat pertama, padahal tidak ada 
hubungan makna maupun sejarah antara surat At-
Takatsur dengan ibu hamil. Ternyata setelah ditelusuri, 
alasan tradisi ini adalah agar proses kelahiran bayi bisa 
berlangsung dengan ‘mendlusur’ (lancar keluarnya). 
Maka bisa dipahami bahwa fenomena ini 
mengasosiasikan antara kelahiran secara ‘mendlusur’ 
dengan rima bunyi awal surat At-Takatsur. 

Kedua, kata (morfem). Karena dianggap sebagai bagian 
yang mulia dalam kitab suci, maka kata-kata yang ada di 
dalam Al-Qur’an disematkan sebagai nama. Ini adalah hal 
yang paling umum terjadi di dalam kehidupan umat Islam. 
Ketiga, kalimat (syntak), contohnya ayat-ayat tertentu di 
dalam Al-Qur’an yang dijadikan mantra atau jimat. 
Bahkan ada satu daerah yang percaya, dengan membaca 
potongan ayat ‘Walyatalatthaf wala yusy’ironna bikum 
ahadaa’ ketika tendangan penalti, maka bola akan gol dan 
tidak akan meleset. 

Keempat, makna (semantik), yakni penggunaan ayat-ayat 
di dalam Al-Qur’an sesuai dalam kondisi tertentu dengan 
maknanya. Kelima, fungsi (pragmatik). Lima obyek ini 
mengalami resepsinya masing-masing. Sedangkan dalam 
meresepsi lima obyek tersebut, ada tiga gaya: 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 147 

• Pertama, resepsi Eksegesis atau hermeneutik. Yakni 
ketika Al-Qur’an diposisikan sebagai teks yang 
berbahasa—Arab—dan bermakna secara bahasa. 
Resepsi exegesis mewujud dalam bentuk praktik 
penafsiran al-Quran dan karya-karya Tafsir. 

• Kedua, resepsi Estetis. Dalam resepsi ini, Al-Quran 
diposisikan sebagai teks yang bernilai estetis 
(keindahan) atau diterima dengan cara yang estetis 
pula. Al-Qur’an sebagai teks yang estetis, artinya 
resepsi ini berusaha menunjukkan keindahan inheren 
Al-Qur’an, antara lain berupa kajian puitik atau 
melodik yang terkandung dalam bahasa Al-Qur’an. Al-
Qur’an diterima dengan cara yang estetis, artinya Al-
Qur’an dapat ditulis, dibaca, disuarakan, atau 
ditampilkan dengan cara yang estetik. 

• Ketiga, resepsi Fungsional. Dalam gaya resepsi ini, Al-
Qur’an diposisikan sebagai kitab yang ditujukan 
kepada manusia untuk dipergunakan demi tujuan 
tertentu. Maksudnya, khithab Al-Qur’an adalah 
manusia, baik karena merespon suatu kejadian 
ataupun mengarahkan manusia (humanistic 
hermeneutics). Serta dipergunakan demi tujuan 
tertentu, berupa tujuan normatif maupun praktis yang 
mendorong lahirnya sikap atau perilaku. 

Resepsi Fungsional dapat mewujud dalam fenomena 
sosial budaya Al-Qur’an di masyarakat dengan cara 
dibaca, disuarakan, diperdengarkan, ditulis, dipakai, atau 
ditempatkan. Tampilannya bisa berupa praktek komunal 
individual, praktek reguler/rutin – insidentil/temporer, 
sikap/pengetahuan – material, hingga sistem sosial – adat 



 

148 ~ Senarai Ulumul Quran 

– hukum – politik. Sehingga jadilah tradisi-tradisi resepsi 
yang khas terhadap Al-Qur’an. 

Tradisi Yasinan adalah salah satu contoh konkrit praktek 
resepsi komunal dan reguler. Begitu pula dengan tradisi 
Khataman Al-Qur’an di pesantren-pesantren dengan 
beragam variasi dan kreasi aaranya, sebagai praktek 
komunal dan insidental. 

Mengapa bisa muncul resepsi-resepsi sedemikian rupa 
yang kemudian melahirkan tradisi-tradisi? Hal ini tentu 
disebabkan adanya dua alur pemahaman dalam tradisi Al-
Qur’an, yakni transmisi dan transformasi. Transmisi 
berarti pengalihan pengetahuan dan praktek dari 
generasi ke generasi, sedangkan Transformasi adalah 
perubahan bentuk pengetahuan dan praktek sesuai 
kondisi masing-masing generasi. 

Contohnya tentang khasiat surah Al-Fatihah. Sebagaimana 
diriwayatkan Abu Sa’id al-Khudry, Rasulullah 
mengabarkan tentang kegunaan surah Al-Fatihah. 
Pengetahuan ini ditransmisikan melalui rantaian sanad 
hadits dan tercantum dalam Shahih Bukhari. Kemudian 
informasi ini ditransmisikan lagi dari generasi ke 
generasi, hingga tercantum dalam at-Tibyan fi Adab 
Hamalati al-Qur’an karya An-Nawawi di dalam bab 
tentang bacaan bagi orang sakit. Lalu muncul lagi dalam 
Khazinatu al-Asrar dengan tata baca yang berbeda, 
namun idenya tetap sama; khasiat Al-Fatihah. 

Khataman adalah misal yang lain. Pada awalnya, ada 
sahabat yang mengundang orang-orang ketika ia 
mengkhatamkan Al-Qur’an. Tentu hal ini belum ada di 
masa Rasulullah. Kemudian pengetahuan tentang 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 149 

khataman ini ditransmisikan melewati ruang dan waktu, 
sekaligus mengalami transformasi terhadap bentuk 
khataman itu. Hingga jadilah pada saat ini bentuk 
khataman yang sama sekali berbeda namun bermuatan 
sama. Di Jawa Barat ada Sisingaan yang diarak pada saat 
khataman Al-Qur’an, di Banjar ada tradisi Payung 
Kembang, di pesantren-pesantren ada prosesi wisuda, 
dan sebagainya. 

Bagi orang yang tak paham realita sosial masyarakat dan 
tak memakai kacamata sosial humaniora, akan dengan 
mudah memberikan stempel sesat atau minimal bid’ah 
terhadap praktek-praktek transformatif semacam ini. 
Padahal inilah yang disebut dengan transformasi atau 
perubahan atas bentuk pengetahuan dan praktek yang 
ditransmisikan dari generasi ke generasi, sebagai resepsi 
umat terhadap kitab suci. 

Tanya: 

1. Dalam hal fungsional Al-Qur’an dan hubungannya 
dengan awal pewahyuan, apa yang musti 
didahulukan; iqro’ (membaca) atau isma’ 
(menyimak)? Apakah ada kemukjizatan Al-Qur’an 
yang berkaitan dengan suara/bunyi (i’jaz shauti)? 
Lalu apa makna Rasulullah mengucapkan ‘maa ana bi 
qoori-in’? (Soleh) 

2. Bagaimana umat Islam meresepsi Al-Qur’an sebelum 
adanya mushaf? Bagaimana metode para sahabat 
dalam menghapal Al-Qur’an, muraja’ah hapalan, dan 
prosesi khataman, sebelum ada mushaf? (Aidah) 

 



 

150 ~ Senarai Ulumul Quran 

Jawab: 

1. Ahmad Rafiq: apa yang didahulukan, iqra’ atau 
isma’? Kalau menelaah kronologi pewahyuan, bisa 
disimpulkan bahwa wahyu diturunkan dalam bentuk 
bunyi, bukan teks. Serta meskipun perintahnya 
untuk membaca, namun tidak ada obyek bacaan. 

Memang tidak salah jika banyak pemaknaan awam 
yang mengatakan bahwa ‘Iqro!’ adalah ‘Bacalah kitab 
suci ini, dan pahamilah, lalu amalkanlah!’, memang 
tidak salah. Namun jika merunut kronologi 
pewahyuan Al-Qur’an, tentu pemaknaan seperti itu 
terlalu jauh. Maksud dari ‘iqro’ di sini adalah 
perintah menyimak (isma’) lalu kemudian 
menirukan bacaan yang dicontohkan Malaikat Jibril. 

Adapun maksud ‘maa ana bi qoori-in’ tidak serta 
merta berarti bahwa Rasulullah buta huruf. Karena 
urusan baca tulis berkaitan dengan teks, sedangkan 
dalam peristiwa pewahyuan ini tidak ada teks, 
melainkan hanya bunyi. Maka ucapan Rasulullah 
dalam konteks ini adalah bernuansa perendahan diri 
sebagai manusia yang menghadapi kejadian yang 
begitu luar biasa. Pembahasan yang berkaitan 
tentang ke-ummiy-an Rasulullah menjadi salah satu 
tema perbincangan para ulama sejak dahulu hingga 
hari ini dan tak pernah selesai. 

Tentang mukizat suara (i’jaz shauti), meskipun tidak 
ada keterangan yang jelas dari Rasulullah tentang hal 
ini, namun pada kenyataannya banyak terjadi. 
Contoh besar dalam hal ini adalah keislaman Umar 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 151 

yang dipicu oleh bacaan ayat Al-Qur’an adiknya, 
Fathimah. 

2. Abdul Jalil: bagaimana para sahabat menghapal Al-
Qur’an sebelum ada mushaf? Yakni dengan langsung 
menghapalkan apa yang mereka dengar. Adapun 
cara muroja’ah para sahabat adalah dengan 
membaca terus-menurus, dan jika lupa suatu ayat 
maka mereka akan bertanya kepada sahabat-sahabat 
yang lain. Metode hapalan dan muroja’ah semacam 
ini masih dipraktekkan –misalnya- di Maroko. 

Bagaimana bentuk khataman para sahabat? Pada 
masa itu, yang dimaksud dengan ‘khataman’ jelas 
berbeda dengan praktek khataman kita pada saat ini. 
Bagi kita, yang dimaksud khataman adalah 
menyelesaikan bacaan Al-Qur’an dari awal Fatihah 
sampai akhir an-Nas. Tidak demikian pada masa 
sahabat, saat itu yang dimaksud khataman adalah 
menyelesaikan bagian yang dihapal masing-masing 
orang/sahabat. Tentu hapalan Ibnu Mas’ud atau Zaid 
ibn Tsabit yang sejak muda bersama Nabi berbeda 
dengan hapalan Abu Hurairah yang baru datang di 
kemudian hari. Maka setiap orang memiliki kuantitas 
hapalan yang berbeda-beda, saat mereka 
menyelesaikan bacaan atas hapalannya, itulah 
khataman. 

Apakah ada mukjizat suara (i’jaz shauti)? Ada satu 
disertasi menarik di Mesir yang membahas tentang 
musikalitas dan bunyi akhir ayat-ayat Al-Qur’an. Ada 
juga karya Muhammad Syamlul yang menyatakan 
bahwa I’jaz Tilawah itu nyata adanya. Salah satunya 
adalah adanya kaitan antara bacaan tajwid Al-Quran 



 

152 ~ Senarai Ulumul Quran 

dengan makna yang terkandung di dalam ayat-ayat 
yang bersangkutan. 

Salah satu contoh adalah bacaan imalah; majreehaa, 
sebagai penekanan kesan terhadap makna yang 
terkandung di dalamnya. Agar si pembaca ayat bisa 
merasakan suasana bahtera Nabi Nuh yang 
terombang-ambing. Atau dalam lafal la ta’manna, 
bacaan isymam yang terbunyikan seakan-akan tidak 
sama dengan gerakan bibir, yakni agar si pembaca 
ayat merasakan kondisi yang sedang digambarkan, 
yakni ketika saudara-saudara Nabi Yusuf 
mengatakan hal-hal yang tidak sesuai dengan isi hati 
mereka. Semua hal ini bisa dikategorikan dalam 
mukjizat shauti (bunyi) dalam Al-Qur’an. 

Kesimpulan: 

Al-Qur’an menjadi sesuatu hal yang istimewa di tengah 
kehidupan umat Islam. Kehadirannya mendapat 
sambutan di tengah-tengah umat dalam berbagai bentuk 
dan rupa, sesuai kondisi sosial budaya. Inilah yang 
kemudian disebut dengan ‘resepsi’. 

Ada tiga bentuk resepsi umat terhadap Al-Qur’an, yakni; 
resepsi Eksegesis yang berkaitan dengan makna dan 
kandungan ilmu di dalamnya, resepsi Estetis yang 
berhubungan dengan keindahan yang terkandung 
maupun keindahan dalam memperlakukannya, dan 
resepsi Fungsional yang berkaitan dengan fenomena 
sosial budaya Al-Qur’an di masyarakat, dengan cara 
dibaca, disuarakan, diperdengarkan, ditulis, dipakai, atau 
ditempatkan. 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 153 

Tradisi resepsi Al-Qur’an yang muncul, khususnya di 
Indonesia, adalah fenomena kebudayaan dan bisa ditelaah 
secara ilmiah melalui kajian sosiologis. Adapun 
keabsahan tradisi-tradisi tersebut dalam hukum-hukum 
formal fiqh tentu perlu ditimbang lagi dengan ukuran-
ukuran yang berbeda. [] 

~ 

Moderator: Muhammad Ahya Anshari 
Fotografer: Mohammed Habibi 
Juru Tulis: Zia Ul Haq 
 



 

154 ~ Senarai Ulumul Quran 

 

 
 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 155 

 
 
 
 

Menguak Kemukjizatan Al-Quran 
 
OBROLAN SANTAI #3 
 
Narasumber : Ust. H. Abdul Jalil Muhammad, M.S.I. 
Waktu : Kamis, 23 April 2015 pukul 20.30 – 23.00 
Tempat : Aula Madrasah Huffadh, Pondok Pesantren 

Al-Munawwir Krapyak 

 

Setiap Nabi yang diutus oleh Allah dianugerahi mukjizat 
sebagai salah satu hujjah kenabian. Adapun mukjizat 
terbesar bagi para Nabi adalah mukjizat yang 
dianugerahkan kepada Nabi Muhammad, yakni Al-Quran. 
Ia menjadi mukjizat tidak hanya saat Rasulullah berada di 
tengah umat Islam, namun terus berlangsung 
kemukjizatannya hingga hari ini dan sampai akhir zaman 
nanti. 

Namun bagaimana sebenarnya bentuk konkrit 
kemukjizatan (I’jaz) Al-Quran itu? Banyak santri tahfidh 
yang betul-betul meyakini bahwa Al-Quran adalah 
mukjizat terbesar, namun tidak banyak yang bisa 
menjelaskan bagaimana bentuk konkrit mukjizat itu? 
Inilah yang diobrolkan oleh para santri Al-Munawwir 
Krapyak dalam Obrolan Santai Santri (Obsesi) Huffadh ke-
3 di aula Madrasah Huffadh Pondok Pesantren Al-
Munawwir Krapyak, Kamis 23 April 2015. 



 

156 ~ Senarai Ulumul Quran 

 

Resume Kajian: 

“Mukjizat Sains dalam Al-Quran” 

Oleh: Ust. H. Abdul Jalil Muhammad, M.S.I 

Ketika disebutkan tentang mukjizat Nabi Musa berupa 
tongkat, kita bisa membayangkannya secara konkrit, 
misalnya ketika tongkat itu berubah menjadi ular, atau 
terbelahnya Laut. Lalu bagaimana bila disebutkan tentang 
mukjizat Nabi Muhammad berupa Al-Quran? 

Pertanyaan ini memang nampak sederhana, namun 
sangat penting dipahami santri, terutama mereka yang 
menjadi penghapal Al-Quran. Sehingga apa yang diyakini 
dan disampaikan santri tahfidh tentang kemukjizatan Al-
Quran ini berdasarkan pemahaman yang baik. Sedangkan 
pemahaman yang baik musti diawali dengan kajian dan 
pemikiran yang intensif. 

Sebagaimana disampaikan oleh Badi’uzzaman Said Nursi 
(Turki) bahwa Al-Quran adalah kitab zikir dan pikir, di 
dalamnya mengandung perenungan ilmiah sekaligus 
kontemplasi batin yang berujung pada keagungan Allah. 
Maka idealnya, seorang santri yang kesehariannya dekat 
Al-Quran adalah seperti yang disinggung almarhum KH. 
Masruri Abdul Mughni (Benda), yakni dawaamu dzikr dan 
dawaamu fikr; senantiasa berpikir dan berzikir. 

Ketika pemahaman seseorang sudah mencapai 
pemahaman yang benar, kata Syaikh Fathullah Gulen, 
maka luasnya samudera-samudera hanya bagai setetes 
air. Ketika seseorang telah berbinar dengan cahaya Al-



 

Senarai Ulumul Quran ~ 157 

Quran, maka benderang sorot matahari hanya bagai 
secercah sinar lilin. 

ن فهم القران حق الفهم تصبح البحار الواسعة م

كقطرة ماء، و من تنور بنوره تتحول الشمس 

 تجاهه إلى مجرد شمعة

Secara bahasa, kata I’jaz berasal dari a’jaza – yu’jizu yang 
berarti ‘melemahkan’ atau ‘tak dapat dikalahkan’. Secara 
istilah, artinya: sesuatu yang luar biasa yang tak dapat 
ditantang atau dikalahkan oleh yang menantangnya, yang 
dibawa oleh nabi (utusan Allah) sebagai bukti atas 
risalahnya. 

Lafal atau istilah ‘mu’jizah’ dan ‘I’jaz’, sebagaimana kita 
pahami sekarang, tidak disebut di dalam Al-Quran atau 
hadis. Lafal mu’jizah mulai digunakan pada akhir abad ke-
2 H awal abad ke-3 H. Al-Quran menggunakan lafal atau 
istilah: ‘aayah’, ‘bayyinah’, ‘burhan’, ‘sulthan’. 

القطان مناع-. الأبد إلى تتحداه و البشري العقل تحاج عقلية معجزة  

Sebagaimana diterangkan Manna’ al-Qathan, bahwa 
secara umum dua karakter mukjizat Al-Quran yaitu 
rasional dan abadi. Pertama; rasional, artinya tak dapat 
dilihat dengan mata atau diraba dengan tangan, tetapi 
dapat dirasakan dan direnungkan melalui penalaran akal 
atau rasio. Kedua; abadi, artinya mukjizat ini berlaku 
sepanjang masa selama Al-Quran masih tetap eksis di 
tangan umat manusia. 



 

158 ~ Senarai Ulumul Quran 

Serta tentunya, mukjizat mengandung unsur 
penantangan. Sebagaimana disebutkan dalam banyak 
ayat; 

مثله من بسورة فأتوا عبدنا على نزلنا مما ريب في كنتم إن و  

“Dan jika kamu (tetap) dalam keraguan tentang Al Quran 
yang Kami wahyukan kepada hamba Kami (Muhammad), 
buatlah satu surat (saja) yang semisal Al Quran itu.” [QS. 
Al-Baqarah: 23] 

مثله بسورة فأتو قل افتراه يقولون أم  

“Atau (patutkah) mereka mengatakan “Muhammad 
membuat-buatnya.” Katakanlah: “(Kalau benar yang kamu 
katakan itu), Maka cobalah datangkan sebuah surat 
seumpamanya.” [QS. Yunus: 38] 

مفتريات مثله سور بعشر فأتوا قل افتراه يقولون أم  

“Bahkan mereka mengatakan: “Muhammad telah 
membuat-buat Al Quran itu”, Katakanlah: “(Kalau 
demikian), Maka datangkanlah sepuluh surat-surat yang 
dibuat-buat yang menyamainya.” [QS. Huud: 13] 

 لا القرآن هذا بمثل يأتوا أن على الجن و الإنس اجتمعت لئن قل
بمثله يأتون  

“Katakanlah: Sesungguhnya jika manusia dan jin 
berkumpul untuk membuat yang serupa Al Quran ini, 
niscaya mereka tidak akan dapat membuat yang serupa 
dengannya.” [QS. Al-Isra: 88] 

صادقين كانوا إن مثله بحديث فليأتوا  



 

Senarai Ulumul Quran ~ 159 

“Maka hendaklah mereka mendatangkan kalimat yang 
semisal Al Quran itu jika mereka orang-orang yang 
benar.” [QS. At-Thur: 34] 

Di dalam Asrarul at-Tikrar fi al-Qur’an, Burhan ad-Din al-
Kirmani menyebutkan keistimewaan dalam ayat-ayat 
tantangan di atas. Pada surat Al-Baqarah, menggunakan 
redaksi “bi suurotin min mitslihi” (dengan satu surat 
sepertinya), maksudnya adalah dengan satu surat seperti 
yang ada di dalam Al-Qur’an, yakni surat manapun karena 
dalam ayat ini menggunakan “min” pada frase “min 
mitslihi”. Pada surat Yunus, menggunakan redaksi “bi 
suurotin mitslih”. Sedangkan pada surat Huud, digunakan 
“’asyri suwarin” (sepuluh surat-surat) karena ada sepuluh 
surat dari tantangan pertama yang ada pada surat al-
Baqarah, jika dilihat dari urutan surat dalam Mushhaf, 
sampai pada surat Hud. 

Ada banyak sisi yang bisa dikaji sebagai kemukjizatan Al-
Quran. Mulai dari sisi bahasa (I’jaz lughawi), sisi hukum-
hukum syariat (I’jaz tasyri’i), sisi numerik (I’jaz raqmi), 
sisi sains (I’jaz ‘ilmi), dan lain-lain. Dalam pembahasan ini 
hanya membicarakan sedikit contoh-contoh kemukjizatan 
Al-Quran dari sisi sains kontemporer. Adapun sisi 
kebahasaan akan dibahas pada kesempatan Obrolan 
Santai selanjutnya. 

Misal, pertama, dalam surat Yasin ayat 38, disebutkan 
bahwa; 

لها لمستقر تجري الشمس و  

“Dan matahari berjalan ditempat peredarannya.” 



 

160 ~ Senarai Ulumul Quran 

Dalam ayat ini digunakan kata “tajrii” yang secara bahasa 
berarti “berlari”. Pada saat ayat ini diturunkan, tentu 
belum ada teknologi yang mampu menangkap pergerakan 
matahari. Belakangan, diketahui bahwa matahari 
bergerak mengelilingi galaksi dengan gerakan zigzag, 
bukan lurus, sehingga lebih mirip gerakan berlari 
daripada berjalan. 

Kedua, dalam surat An-Nur ayat 40, disebutkan; 

 سحاب فوقه من موج فوقه من موج يغشه لجي بحر في كظلمات أو
بعض فوق بعضها ظلمت  

“Atau seperti gelap gulita di lautan yang dalam, yang 
diliputi oleh ombak, yang di atasnya ombak (pula), di 
atasnya (lagi) awan; gelap gulita yang tindih-bertindih.” 

Kegelapan yang bertindih-tindih, menggunakan istilah 
“dzulumat” yang berbentuk jamak dan berarti banyak 
kegelapan”. Ternyata memang benar bahwa di samudera 
yang mencapai kedalaman tertentu terdapat taraf 
kegelapan yang berlapis-lapis, semakin dalam semakin 
gelap dan semakin tak tertembus sinar matahari. Salah 
satu faktornya adalah adanya dua lapisan ombak, 
sebagaimana disebut dalam ayat di atas: “yang diliputi 
oleh ombak, yang di atasnya ombak pula”. 

Ketiga, dalam surat At-Thariq ayat 11, disebutkan; 

الرجع ذات السماء و  

“Demi langit yang mengandung hujan.” 

Dalam terjemahan Depag, “dzati ar-raj’i” diartikan dengan 
“mengandung hujan”. Namun pada asalnya, “raja’a” 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 161 

berarti kembali “dzati ar-raj’i” memiliki potensi 
mengembalikan sesuatu. Dalam ayat ini, digunakan istilah 
“raj’i” karena hujan berasal dari air yang teruapkan 
(evaporasi) di permukaan laut, lalu naik ke udara, 
kemudian menjadi awan hujan dan turun sebagai air 
hujan, kembali ke bumi, kemudian kembali ke atas, dan 
dari atas kembali ke bumi, begitu seterusnya. Namun 
tidak salah juga bila istilah “dzatu ar-raj’i” diartikan 
dengan “potensi kembali”, yakni langit sebagai bagian 
alam yang memiliki potensi mengembalikan, baik 
mengembalikan siklus air dari bumi ke langit maupun 
mengembalikan paparan ultraviolet maupun gelombang 
elektromagnet berlebih yang berasal dari luar angkasa. 

Tanya: 

1. Sampai sekarang masih adakah orang-orang yang 
mencoba menanggapi tantangan Al-Quran 
sebagaimana di zaman Rasulullah? 

2. Kalau Nabi Muhammad tidak diutus di Arab dan Al-
Quran tidak berbahasa Arab, masih adakah mukjizat 
kebahasaan itu? Lalu bagaimana contoh I’jaz Tasyri’i 
dan yang lain? 

Jawab: 

1.    Ada orang-orang yang mencoba membuat tandingan-
tandingan Al-Quran, biasanya berasal dari latar 
belakang orang Arab non-Muslim. Salah satunya kitab 
berjudul Al-Furqon tulisan orang yang menyebut 
dirinya al-Mahdi dan ash-Shafi. Di dalamnya terdapat 
kalimat atau redaksi yang mirip Al-Qur’an kita. 



 

162 ~ Senarai Ulumul Quran 

2.   Dalam persoalan ini, menurut saya, tidak ada kata 
“seandainya Nabi Muhammad tidak diutus di Arab… ”. 
Di dalam Al-Quran disebut (Allahu a’lamu haitsu 
yaj’alu risalatah). Jadi pasti ada takdir dan hikmah di 
balik terpilihnya kanjeng Nabi Muhammad dari 
kabilah Quraisy dan diturunkan Al-Quran dengan 
bahasa Arab. Namun, terlepas dari persoalan Al-Quran 
yang berbahasa Arab, sunnatullah adalah bahwa Allah 
tidak mengutus seorang rasulpun melainkan dengan 
bahasa kaumnya, supaya ia dapat memberi penjelasan 
dengan terang kepada mereka, sebagaimana 
dijelaskan di dalam Al-Quran. Ada pula alasan-alasan 
lain yang bersinggungan dengan karakter kebahasaan 
Al-Quran, hal ini akan dibahas pada kesempatan lain. 

Satu hal lagi, tidak semua kalangan kaum muslimin 
menerima utak-atik kemukjizatan Al-Quran dalam 
ranah sains, karena dianggap terlalu memaksakan dan 
menggunakan metode pencocokan yang bisa 
menurunkan kadar kesucian Al-Quran. Namun 
terlepas dari itu, hal ini menunjukkan adanya 
perhatian yang serius dari kaum muslimin terhadap 
kitab suci mereka. 

Perhatian dan kecintaan umat Islam terhadap Al-
Quran sesuai dengan taraf akal dan iman masing-
masing. Ada tiga jenis pencinta Al-Quran, meminjam 
istilah Farid Esack. Pertama, pencinta buta yang 
meyakini kemukjizatan Al-Quran tanpa bisa 
menjelaskan. Kedua, pencinta terpelajar yang betul-
betul memahami keyakinan dan alasan kecintaannya. 
Ketiga, pencinta kritis yang mencoba menggali hal-hal 
baru di dalam Al-Quran dan fenomena kehidupan. 
Nah, kita termasuk yang mana? 



 

Senarai Ulumul Quran ~ 163 

Kesimpulan: 

1. Kemukjizatan Al-Quran bersifat langgeng dan 
sesuai dengan tantangan zaman, tentu dengan 
penjelasan-penjelasan rasional yang sesuai 
dengan taraf akal manusia di zamannya. 

2. Istilah “mu’jizah” muncul pada akhir abad ke-2 H 
awal abad ke-3 H dan memunculkan kajian 
tentang “I’jazul Quran” sebagai jawaban atas 
pihak-pihak yang mulai menentang kemukjizatan 
Al-Quran. 

3. Banyak sisi kemukjizatan Al-Quran yang bisa 
digali, berupa kemukjizatan bahasa, tata hukum 
syariat, sains, dan sebagainya seiring dengan 
perkembangan kehidupan dan pengetahuan 
manusia. Namun semua itu hanyalah temuan-
temuan kecil manusia yang berupaya untuk 
memahami kedalaman dan keagungan 
kandungan Al-Quran al-Karim. 

 

~ 

Moderator: Muhammad Fatihullah 
Juru Tulis: Zia Ul Haq 



 

164 ~ Senarai Ulumul Quran 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

Senarai Ulumul Quran ~ 165 

Dr. H. Abdul Jalil, S.Th.I., M.S.I., lahir 
pada 31 Agustus 1981 dan tumbuh 
di Mekah, Saudi Arabia, 
mendapatkan pendidikan masa 
awalnya di Madrasah Al-Falah 
dekat Masjidil Haram, termasuk 
menghapal Al-Quran kepada para 
masyaikh di Tanah Suci. Kemudian 
hijrah ke Indonesia saat remaja dan 
melanjutkan belajar di Pondok 
Pesantren Al-Hikmah Benda, 
Brebes, Jawa Tengah. Perjalanan 

mengais ilmu mengantarkannya ke UIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta, IIQ Jakarta, UNSIQ Wonosobo, serta 
berkhidmah di Pondok Pesantren Al-Munawwir Krapyak 
dan tempat-tempat lainnya. Santri sepanjang hayat yang 
dikenal santun ini wafat di Yogyakarta pada 1 Februari 
2025 dan dimakamkan di komplek Pesantren Al-Hikmah 
Benda. 



 

 

 


